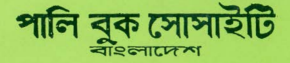
# রক্ষ-বিহার

ে মৈত্রী-করুণা-মুদিতা-উপেক্ষা )

भी ज्याििश्याल स्टार्थत





#### কল্পতরু বই পিডিএফ প্রকল্প

কল্পতরু মূলত একটি বৌদ্ধধর্মীয় প্রকাশনা প্রতিষ্ঠান। ২০১৩ সালে "হৃদয়ের দরজা খুলে দিন" বইটি প্রকাশের মধ্য দিয়ে এর যাত্রা শুরু । কল্পতরু ইতিমধ্যে অনেক মূল্যবান ধর্মীয় বই প্রকাশ করেছে। ভবিষ্যতেও এ ধারা অব্যাহত থাকবে। কল্পতরু প্রতিষ্ঠার বছর খানেক পর "kalpataruboi.org" নামে একটি অবাণিজ্যিক ডাউনলোডিং ওয়েবসাইট চালু করে। এতে মূল ত্রিপিটকসহ অনেক মূল্যবান বৌদ্ধধর্মীয় বই pdf আকারে দেওয়া হয়েছে। সামনের দিনগুলোতে ক্রমান্বয়ে আরো অনেক ধর্মীয় বই pdf আকারে উক্ত ওয়েবসাইটে দেওয়া হবে। যেকেউ এখান থেকে একদম বিনামূল্যে অনেক মূল্যবান ধর্মীয় বই সহজেই ডাউনলোড করতে পারেন। আমাদের একমাত্র উদ্দেশ্য হচ্ছে, বর্তমান আধুনিক প্রযুক্তির যুগে লাখো মানুষের হাতের কাছে নানা ধরনের ধর্মীয় বই পৌছে দেওয়া এবং ধর্মজ্ঞান অর্জনে যতটা সম্ভব সহায়তা করা। এতে যদি বইপ্রেমী মানুষের কিছুটা হলেও সহায় ও উপকার হয় তবেই আমাদের সমস্ত শ্রম ও অর্থব্যয় সার্থক হবে।

আসুন ধর্মীয় বই পড়ুন, ধর্মজ্ঞান অর্জন করুন! জ্ঞানের আলোয় জীবনকে আলোকিত করুন!

This book is scanned by Rahul Bhikkhu

#### NAMO AMITABHA

看破放下自在隨緣念佛

## রক্ষ-বিহার

েমেত্রী-করুণ।-মুদিতা-উপেক্ষ। )

भी जा। जिश्लाल स्रवारथत

### পালি বুক সোসাইটি

#### (সাসাইটি সিরিজ নং-৯

প্রকাশনায়: পালি বুক সোসাইটি, বাংলাদেশ

প্রকাশকাল: ২৩শে ডিসেম্বর, ১৯৭৯

প্রাপ্তিস্থান : পালি বুক সোসাইটি বাংলাদেশ ১২, হেম সেন লেইন, চট্টগ্রাম।

3 To BB

অধ্যাপক ভিক্ষু শীলাচার শাস্ত্রী বৌদ্ধ বিহার, বৃদ্ধ মন্দির সড়ক, চট্টগ্রাম ।

প্রাচহদে : বুদ্ধমূতি চীনের কাংসুপুদেশের মাহচিশানে ১৩৫ নং শুহার প্রাণত ( ৬৮৫-৫৩৪ খ্রীস্টাব্দে উত্তরাঞ্জীর উরেই রাজত্বকালে নিমিড)। প্রীবিজয়প্রী বড়ুয়ার সৌজনো।

মূল্য : শোভন – দশ টাকা স্থলভ – সাত টাকা

মুন্ত্রণে । চেম্বার প্রেস ৫০, সদরঘাট সড়ক, চট্টগ্রাম। Dedicated to
the long life of
Most Venerable Nikkyo Niwano
the receipient of
Templeton Foundation Award -1979.

#### মাননীয় নিকিও নিওয়ানো সভাপতি, রিশো কোশাই কাই



টেম্প্রেটন ফাউভেশন জাপানের কিশো কোশাই কাই-এর প্রতিহ্ঠাতা সভাপতি মাননীয় নিকিও নিওয়ানোকে এ বছরের এওয়ার্ড দেন ২৯-১-৭৯ তারিখে বিলাতের উইভসর প্রাসাদে ডিউক অব এডিনবাগের মাধ্যমে। প্রতি বছর মানব-তার সেবায় নিয়েজিত ধমীয় প্রচারকদের এই এওয়ার্ড দেওয়া হয়। এ দুর্লক এওয়ার্ড যা বিশ্ববাসী ধমীয় কর্মকাণ্ডের জন্য নোভেল প্রাইজ সমতুল্য মনে করে তা' পূর্ববতী বছরগুলীতে পেয়েছেন কলকাতার মাদার টেরেসা ও ফ্রাঞ্চের রাদার রুগার, য' বাংলাদেশী টাকায় পঁচিশ লক্ষ্ণ টাকা। তিন হাজার হিজির প্রাথীদ্রের মধ্যে মহাযানী বৌদ্ধ ডিক্সু মাননীয় নিওয়ানোকে বিচার কম্ভলী মনোনীত করেন তার দীয় মানবদেবা যার নিদেশন পাওয়া যায় মহাবোধি সোসাইটির কলিকাতা অনাথালয়ে, স্বাধীনতা উত্তরকালে বাংলাদেশে, ফিলিপাইন, লাওস, কছোডিয়া ও জিছেতনামে বিবেচনা করে।

মাননীয় নিওয়ানো ১৯০৬ খৃত্টাব্দে ভাপানের উত্তরাঞ্জীয় প্রাম সুগানায় ভাষ্মপ্রহণ করেন। তুষারাময় প্রামা জীবন শৈশবেই শিক্ষা দেয় "কঠোর পরিপ্রম, পরত্পর সহযোগীতা ও সহনশীলতাই মানবজাতির অপ্রগতির চাবিকাঠি"। পরবর্তীকালে ১৯৩৮ সালে এ মানসিকতাই তাকে উদ্ভূদ্ধ করে রিশো কোশাই কাই পৃতিষ্ঠা করতে। এ সংস্থার বর্তমান সদস্য পঞ্চাশ ৯ক্ষ আট হাজার। তথাগত বুদ্ধের শান্তি, মৈত্রী, করুণার বাণী পূচার ও পুয়োগের মাধ্যমে উন্নতত্র সমাজ ও ছায়ী শান্তি পুতিষ্ঠাই এ সংস্থার লক্ষ্য এবং শেলাগান "Build a Peaceful, Beautiful, Society Worth Working for."

মাননীয় নিওয়ানো একজন সৃসংগঠকই নয় তিনি সুলেখকও বটে—তাঁর Lifetime Bigginer (আঅজীবনী) The richer life, A Buddhist Approach to peace এবং Buddhism for to-day লেখনী ও চিন্তা শক্তির পরিচয় বহুন করে আর বহুন করে শান্তির জনা তাঁর প্রচেট্টার নিদর্শন।

শান্তি আমাদের ও কাম্য— তাই আত্তর্জাতিক বৌদ্ধ শাতি পদক পূাণ্ড মাননীয় জ্যোডিঃপাল মহাথেরোর বই তাঁকে উৎস্গীত হলো। আম্রা তার দীর্ঘজীবন কামনা করি।

পালি বুক সোসাইটি, বাংলাদেশ।

রক্ষবিহার ' প্রকাশিত হল। এ গ্রন্থটি এয়োদশ অধ্যায়ে বিভাগ করে নিপুণ গ্রন্থকার প্রত্যেক অধ্যায়ের নামানুসারে যথোচিত তার সুচিভিত স্নীতিপূর্ণ বিষয় সমূহ অবতি শোভান-সৃন্দর ভাষায় ও শুশ্বলায় পাভিত্য-বিলাসে সৌরভ্মতিত মনোরম পূজ্মালোর মত রচনা করেছেন। ইহা তার শভীর ভানের পরিচায়ক।

রাণরক্ষলে।কবাসী ব্রহ্মাণণ মৈত্রী, করুণা, মুদিতা ও উপেক্ষা প্রায়ণ। এ চতুর্বিদ চেতনা সহগত অবস্থায় তাঁরা বিহরণ করেন, তাই এ পবিত্র ওণ-ধর্ম চতুত্তীয় 'ব্রহ্মবিহার' নামে আখ্যায়িত হয়। মানৰ সমাজে হাঁরা ব্রহ্মার আচরিত এ ওপধ্য চতুত্টয় আচরণ করেন, তাঁদের ব্রহ্মচারী বলা হয়।

প্রস্থার মহোদর প্রস্থের প্রথম অধ্যায় 'সূচনা'তে অভীত ও বর্তমান বুণের অবস্থা ক্ষোভমিলিত ভাষায় ব্যক্ত করেছেন—"বিশ্ব-সংসার তথন অবিদ্যার গাঢ় অক্সকারে ছিল অক্ষিভূত, লোভ-দ্বেশ্ব-মোহে জর্জরিত, স্বার্থের হানাহানি, হিংসায় উন্মত্ত, নিল্টুর অত্যাচারে বিক্ষুখা ধর্মের নামে অক্সপ্রপ্রাণীহত্যা, বাগ-ষজ, নরবনী, সতীদাহ, আগন সভানকে স্বহুত্তে গলায় বিসর্জন ইত্যাদি নিল্টুর ক্রিয়াকাভ। ধর্মের গোঁড়ামি-সক্ষতা বিষোদগার হয় মাত্র। সামা ও প্রেমের মহিমা কীর্তিত হয় বটে, কিন্তু বর্ণবৈষ্যা ও ভেদ-বিভেদ পরিপূর্ণ েল ক্ষেত্রে সামা ও প্রেমের তাৎপর্য কোথায় । সেখানে পবিত্র মৈলী-কর্মণার নিদ্র্শন হোথায়।"

প্রস্কার যা ব্যক্ত করলেন, ৰাস্তবিকই তা অক্ষরে অক্ষরে সত্য। অতীতের দোকেরা এতই মোহাল্ল ছিল! তাদের আচরিত-উত্তনীতি চরম দুনীতি। নির্মম-লোমহর্ষকর এসব নীতি যদি ধর্ম হয়, তবে অধর্ম কা'কে বলে?.

গ্রন্থকারের লেখনীতে আরে। ব্যক্ত হয়েছে—''বর্তমান যুগে মংনুষ ভানে-বিভানে ও সভ্যতায় উল্লত হয়েছে। সে সঙ্গে চলছে আনবিক বোমার শক্তি পরীক্ষা, মারণাস্ত্র আবিক্ষারের কঠোর সাধনা, মহাশুনো, অভিযান এবং বেতার যদ্ভাদি কত শক্তিশালী যদ্ভ আবিত্কার হচ্ছে তার ঈয়তা নেই, এতে শাত্তি কোথায় ?"

গ্রন্থকার এ অধ্যায়ে বিবিধ যুক্তি উপমার মাধ্যমে অতিনিপুণতায় সহিত অতীত ও বর্তমান যুগের জড়জগত ও মনোজগতের অবহা বুঝাৰার জন্য বিশেষ প্রয়াস পেয়েছেন।

মোহ অকুশলের মূল, অমোহ কুশলের প্র'ণকেন্দ্র। মোহ—চিরতন সভ্যকে আছের করে রাধে, অমোহ—ভং-উদ্ঘটন করে প্রভাদীপ প্রস্থলিত করে । মোহ—কাম-ক্রোধ-মদ-মাৎসহে'রে নব নব রূপদানে সুদক্ষ, অমোহ—এসবের ভিরোধান করে, অধিকল্প মৈত্রি-করুণা-মুদিতা-উপেক্ষার সঞ্চার ক'রে অমৃতময় প্রাশাভি আহরণ করে। ইচাই বৌদ্ধধ্যের অমনন্সাধারণ অবদান।

'ব্ৰহ্মবিহার সাধন।'—গ্রন্থকার এ-অধ্যায়ে চতুরক ব্রহ্মবিহারের মধ্যে বিশেষ বৈশিক্টাপূর্ণ মৈত্রী ধর্ম সম্বাক্ষ বর্ণনা করেছেন। 'করণীয় মৈত্র সূত্র' হতে তিনি উপনা আহরণ করেছেন, যথা—''নাতা যথা নিষং পূজং আযুসা এক পূজ মনুরক্কে; এবমূপি সক্ষভূতেসু মানসভাব:য অপরিমাণং।'' 'মাতা যেমন নিজের জীবন দিয়েও একমাত্র পূল্কে রক্ষা করেন, জগতের প্রত্যেক প্রাণীর প্রতি তাদৃশ অপরিমেয় মনোভাব উৎপল্ল করবে।' এরূপ মৈত্রীই প্রভঠতম বা অভিন মৈত্রী।

মৈত্রী ধর্মপরায়ণের প্রতি অন্তক্ষেপণ্ড ব্যর্থ হয়। শ্যামাবতী এর উজ্জ্বনিদর্শন। সতীসাধ্বী শ্যামাবতী কৌশাছিরাজ উদরনের প্রধানা মহিষী। দ্বিতীয়ারানী মাগন্ধিয়া শ্যামাবতীর প্রতি বড় ঈর্ষা পরায়ণা ছিলেন। তাঁর কুটচক্রান্তে শ্যামাবতীর প্রতি রাজা এত কুছ হলেন যে, তিনি অগ্নিশর্মা হয়ে সহস্ত বল সিংহধনু হল্তে নিয়ে টক্ষার দিলেন। রাজার অবস্থা দেখে শ্যামাবতী সহর্বরীদের বললেন—"ভ্যাগণ, তোমরা মহারাজ ও মাগন্দিয়ার প্রতি মৈত্রী পোষণ কর, কারে। প্রতি ক্রোধ করো না, একমান্ত মৈত্রী ও সামা ব্যতীত এখন আমাদের আর অন্য আলম্ব নেই।"

রাজা শ্যামাবতীকে সমুখে রেখে পঞ্চশত সহচরীকে একজনের পশ্চাতে একজনকে রেখে সকলকে এক সারিতে দাঁড় করালেন, যেন এক প্রহারেই সকলকে বিদ্ধ করতে পারেন। অতঃপর রাজা শ্যামাবতীর বক্ষঃস্থল লক্ষ্য করে শর ত্যাপ করলেন। তাঁদের মৈলীভগের প্রভাবে শর্টি অর্ধাপথ এসেই প্রতিপ্রতিহত পাষাণ্
খণ্ডের ন্যায় যেদিক হতে এসেছিল সেদিকে ক্লিরে রাজার বক্ষঃ বিদ্ধ করবার

উদ্দেশ্যেই যেন ভদভিমুখী হয়ে শন্যমার্গে ছির হয়ে রইল।

রাজা তখন চিন্তা করলেন — ''আমার নিক্ষিণ্ড শর পাষাণময় দিরিশৃস্থ বিদীর্ণ করতে সমর্থ, শূনাপথে প্রতিহত হবার কারণ নেই, অথচ শর জামার বুকের দিকেই ফিরে রয়েছে। চিন্তহীন, প্রাণহীন এ নিজীব শরও এদের ওণমহাত্বা জানে । আমি মানুষ হয়েও জানি না, আমি একান্তই অধম ও পামর । " এরাণ চিন্তা করে ধনুঃশর ভূতলে নিক্ষেপ করে, হাঁটু পেড়ে বসে কৃতাজালি পুটে শ্যামাবতীকে ভববাকের বাকের বাকের নাকের

'সঝুষ্হ।মি পমুহয়।মি, সকরা মুম্হতি মে দিসা, সামাকতি, মং ভাষস্ক ছপ্ঞামে সরণং ভবা'তি।''

দেবি, আমি মুহামান হজিছ, প্রমুহামান হজিছ, আমার সকল দিক, সব-বিষয় বিভাৱ হজেছ, শ্যামাবতি, আমাকে ভাণকর, তুমি আমার আলয় হও।"

শ্যামাৰতী বললেন— "মহারাজ, আমার শরণাগত হবেন না, আমি যার শরণাগতা, উনি অনুতর বুদ্ধ; আগেনি সেই বুদ্ধের শরণাগত এবং আমার আগ্রয় দাতা হউন।"

শ্যামাবতি, আমি আরও অধিক বিভাত হক্তি, আমি তোমার ও বুজের উভয়েরই শরণাগত হক্তি। দেবি, তোমাকে একটা বর দেব, তোমার যা ইক্তা, ভা গ্রহণ কর। " রাজা একথা বলার সলে সঙ্গেই আকাশস্থ সর ভূতরে পড়ে পেল। মৈন্ত্রীর কেমন অলৌকিক শক্তি, তা প্রবিধান যোগ্য। সেরগে করেণা, মুদিতা ও উপেক্ষা সাধনার ওণও আশ্চয় ও অচিত্তনীয়।

ব্দের মৈটাই-বিশ্বমৈটা; তার বিশ্বমৈটা-বাণী--
" দিট্ঠা বা যে চ অদিট্ঠা--
যে চ দুরে বসন্তি অবিদ্রে,
ভূতা বা সন্তবেসী বা--
সক্ষে সন্তা ভবন্ত স্থিত'তা "

দৃশ্যমান প্রাণী, দৃরে-নিকটে, জলে-ছলে-আকাশে ও অনত চক্রবালে দিহত প্রাণী, অনুবিক্ষণ মত্তের সাহায্যে দৃশ্ট প্রাণী, যারা জারছে এবং সভাব্য অথাৎ গভঁস্থ অওজ, জরায়ুজ, স্বেদজ ও ঔধণাতিক ইত্যাদি সমস্ত প্রাণী সুখী হউক।" এরাণ অপ্রমেয় মৈনীকে বুদ্ধের মৈনী বা বিশ্বমৈনী বলা হয়। এমন অমৃত নিঝার অপুর্ব গুণধম সম্পূত মহামৈনী একমান বুদ্ধেরই দান। অভিম-ভানী প্রম পুরুষ্থেছ

যেরূপ অন্তর---সেরূপই তার বাণী, হেরূপ বাণী---সেরূপই তাঁও অন্তর এবং অভাব ও চরিছও। তাই তাঁকে বলা হয় ---'মহামানব'।

মৈত্রী ও ক্ষান্তি অসাসি সম্বন্ধ। যেখানে মৈত্রী-- সেখানেই ক্ষান্তি, যেখানে ক্ষান্তি-সেখানেই মৈত্রী। বোধিসত্ত ক্ষান্তিবাদী ভাপসের কাহিনীই এর জ্বল্ড নিদর্শন

সুরামন্ত কুদ্ধ বাহাণসীরাজ কলাবু ভিজাসা করনেন---'ভাপস, তুমি কোন্
মতাবলহী?" বোধিসন্ত প্রত্যান্তরে বললেন----'মহারাজ, আমি ক্লান্তিবাদী।"
"ক্লান্তি কা'কে বলে?" "লোকে গালি দিলে, প্রহার করলে অথবা হানি করলেও
মনের যে অক্রোধ ভাব, এর নাম ক্লান্তি।"

"আচ্ছা তোমার কিরপ ক্ষান্তি দেখা যাক্।" এবলে তিনি **অর**'দকে ডাকলেন। ঘাতক কুঠার ও ক'টককশাহন্তে এসে প্রণাম করে ভিজাসা করল---"মহারাজ, আমায় কি করতে হ'ব'" "এ দুল্ট তপস্থীটা চোর, একে টেনে মাটিতে ফেল্ এবং দু'হাজারবার ক'টককশা দিয়ে আঘাত কর্!"

ঘাতক তা'ই করল। তাপসের চর্ম-মাংস ছিঁড়ে গেল, সর্বাস হতে রুজ্ স্রোত ছুটে মৃত্তিকা রজিত হল। তখন রাজা ভিজাসা করলেন--- ''কি হে তাপস, এখন তুমি কে'ন্বাদী বলত ? "

" মহারাজ, আমি ক্ষান্তিবাদী। আপনি ডেবেছেন চম্-মাংসের নীচে আমার ক্ষান্তি আছে, কিন্তু মহারাজ, সেধানে নয়, ক্ষান্তি আমার হাদয়াভাতরে ছতিতিঠিত, তা দেখবার আপনায় সাধ্য নেই।"

ঘাতক রাজাকে আবার জিজাসা করল--"এখন কি করব মহারাজ?"

তখন রাজা আদেশ করলেন--"এ ভভের হাত দু'ধানা, পা দু'ধানা এবং নাসা-কর্ণ ছেদন কর।"

ঘাতক ভাই করল। রন্তস্তোতে ধরণী প্লাবিত হল। এবার রাজা জিভাসা করলেন—"এখন বল, তুমি কোন্বাদী?"

" মহারাজ, আমি ক্লান্তিবাদী। আগনি মনে করেছেন, আমার হস্ত-পদ নাসা-কর্ণের প্রান্তে ক্লান্তি আছে, সেখানে নয়, ক্লান্তি আছে আমার অন্তরের অন্তস্হলে।"

"ভভ ভ্টাধারিন্, তুমি ভয়ে ভয়ে কাভির স্পধা করতে থাক।" এবলে

বোধিসত্ত্রে বক্ষঃস্চলে পদাঘাত করে প্রস্থান করলেন।

তথ্য সেনাপতি এসে বে।ধিসত্কে প্রণিপাত করে প্রার্থনা করলেন--- "প্রভু আপনার প্রতি যিনি অত্যাচার করেছেন, যদি ক্রুছ হন, তাঁর উপরই হবেন, অনোর উপর ক্রুছ হবেন না, রাজ্যের যেন বিনাশ সাধন না হয়।" তা শুনে বোধিসত্বললেন---

"হত্ত-পদ, নাসাকর্ণ ছেদিয়া যেজন, করিলেন মোর এই দারুণ পীড়ন; চিরজীবী হয়ে সেই থাকুন নৃপতি, মাদৃশ জনের ক্রোধ অসভ্তব অতি।"

রাজার পাগভার সহা করতে না পেরে উদ্যান দ্বারেই ধরিপ্রী বিদীর্ণ হয়ে রাজাকে গ্রাস করল এবং অবীচি মহানরকে নিক্ষেপ করল। সেদিনই বোধিসভ্ প্রাণ ত্যাগ করলেন।

এ তাপস-জনো বোধিসভ্রে কারি, মৈনী, করুণা, মুদিতা, উপেকা, বীষ. অধিষ্ঠান, শীল, নৈশ্রুমা, অলোভ, অদেষ, অমোহ, অরোধ, ত্যাগ, তিতিকা ও সহিষ্ণুতা ইত্যাদি বহবিধ ওপধর্মের পূর্ণতা লাভ হল। এরাপ সিংহপুরষই দুর্লভ্ত বৃদ্ধতা লাভের অধিকারী।

সংসারের সকল প্রকার পাপকে তণ্ড করে, দগ্ধ করে অথবা ধ্বংস করে এ অর্থে তপরী বা তাপসা ক্লান্তিবাদী তাপসের এ জন্ম সার্থক হয়েছে। এ দারুল দুঃখ বরণ করে তিনি মহা লাভবান হয়েছেন। বেংধিসত্ত্বে অপরিহাই পার্মী ধর্মের পূণ্ডা লাভে সুদুরভৈ সম্যক্ সমুক্ত ভান লাভের সেতু নিমাণ করলেন।

জগতে এমন পরাশান্তির উৎস উৎকৃষ্ট ধম ক্লান্তি মৈরীরাপ মহাসম্পদ বিদ্যামানে আত্মধ্বংসী নিকৃষ্ট ধম ক্লোধ হিংসাকে কেন বরণ করে ? ইহাই বড় ভাশচর।

শ্রীমং জ্যোতিঃপাল মহাস্হবির বঙ্গজননীর কৃতী সভান, ভিক্কুলের উক্ষল রুদ্ধ, শিবসুন্দর ওপরাশিতে সমলকৃত, লিপিটক বিশারদ, পালি-সংকৃত ও বাংলা ভাষার সুপণ্ডিত, ইংরেজী ও হিন্দী ভাষারও বিদ্যাবতা কম নয়। দেবনাগরী, বাহিল, সিংহলী, শ্যামী ও ইংরেজী অক্ষরে লিখিত পালি হিন্দী ও সংকৃত প্রভৃতি

বিবিধ গ্রন্থানে তিনি কৃতিত অর্জন করেছেন। বিরুই গাঁও পালি পারিবেন' নামক বিরাট শিক্ষায়তন ১৯৪২ সালে প্রতিষ্ঠা করে তথায় পালি, সংক্ত, বাংলা ও ইংরেজী রীতিমত শিক্ষা দেওয়া হচ্ছে। প্রতিবৎসর এ পরিবেন হতে ছারুগল আদ্যে-মধ্য-উপাধি পরীক্ষায় কৃতিত্বের সহিত উদ্ভীণ হয়ে থাকে, তথায় অবস্হান করে মাট্রিক-আই-এ, বি-এ পর্যন্ত উত্তীপ হয়। এ পরিবেন ক্রমশঃ উন্নত হয়ে আরো কয়েকটা বিভাগ প্রতিত্ঠা করা হয়েছে, যথ--অনাথআপ্রম, টাইপ রাইটিং শিক্ষা, বহুন বিদ্যা ও সূত্রধর কাম শিক্ষাথীরা বিনাম্লো মথারীতি শিক্ষা করে থাকে। মহাপ্রাণ উদারচেতা জ্যোতিঃপাল তার কমনির্চ জীবন ব্দশাসন ও জাতি বণ নির্বিশেষে জনগনের পরম কল্যাণ সাধনে উৎসগ করেছেন। এরপ অনলসন্নপুন কমী সমাজে দুল্ভ।

এই কৃতীপুরুষ চিরব্লচারী বাংলাদেশ বৌদ্ধ কৃষ্টি প্রচার সংঘের সন্তাপতি মহাস্থবির জে।।তিঃপালের কৃতিছ সমাক্ উপলবিধ করেছেন এশিয়া বৌদ্ধ শান্তি সংস্থার সদস্যপণ, বিশেষতঃ বিশিষ্ট কমকর্তাপণ । তাই তাঁকে বাংলাদেশের পদ্ধ হতে 'এ-বি চি-পি'র পঞ্চম কন্ফারেলের বৈঠকে আন্তর্জ।তিক কাষনিবাহক কমিটিতে সবস্মাতিক্রমে সদস্য পদে নিব।চিত করেছেন । তৎসঙ্গে মিঃ দেব্জিয়া বড়ুয়াও উজ্পদে নিব।চিত হয়েছেন ।

মঙ্গেলিয়ার রাজধানী 'উলান বাটোর' (Ulan Bator) ১৯৭৯ সালের ১৬ই জুন, শনিবার অনুতিত এ-বি-চি-পি'র পঞ্চম কন্ফারেণ্স কর্তৃক (The 5th General Conference of the Asian Buddhist Conference for Peace,) বাংলাদেশের জ্যোতিঃপাল মহাস্থবিরকে সংমান ও গৌরবজ্ঞনক মহামূল্যবান আন্তর্জাতিক বৌদ্ধ শান্তি পদকে ভূষিত করা হয় এবং এ পদক লাভের উপযুক্ততার নিদশন ব্রাপ এক সন্দপর (সাটিফিকেট) প্রদ্ত হয়। এশিয়ার বৌদ্ধ সদস্যদের মধ্যে জ্যোতিঃপাল যে এ ম্যাণাপদেক যোগাবলে বীক্তি লাভ করলেন, তা বাসালী বৌদ্ধ মারেরই গৌরবের বিষয়।

তিনি অক্লান্ত পরিপ্রথম যে কয়টা গ্রন্থ অনুষাদ ও রচনা করেছেন, পুত্রেক গ্রন্থই অতি মূল্যবান ও অমৃতের আকর। তার পূথম পুত্রক—'কমতিত্ব'। কমেয় অচিন্তনীয় বিপাক, বৈচিন্তপূপ হয়-বিষাদময় পরিপতি 'কম' কুশল ও অকুশল ভেদে দিবিধ। কুশল সুখের নিদান, অকুশল দাকেন-দুংখের স্কান কর্তা। পুাণী ক্লগণকে নির্ভ্রন করে একমান্ত কমই। হীন উভ্যম সূখ-দুঃখ, সুগতি-দুগতি পণ্ডিত মূখ, ধনী-দ্রিদ্র ইত্যাদি বিভিন্নতায় রূপায়িত করে একমান্ত কম। চেত্না অনুষায়ী

কমের স্টিট হয়। তাই 'কম্তত্ব'—জটিল-দুদশ-দাশনিকতত্ব। পুাজাদের উপল্যির বিষয়া, এ পুস্তকটি সমাজের বহু উপকার সাধন করবে।

দিতীয় পুঁতক 'পুণ্গল পঞ্ঞাত্ত'। ইহাবৌদ্ধ দৰ্শন অভিধৰ্মের অভপত চতুর্থ গ্রন্থ। বিভিন্ন প্রকৃতি সম্পন্ন ব্যক্তির পরিচিতি। ইহাও আর এক জটিল ততু।

ত্তীয় পুস্তক 'বোধিচম'ারতার'। সংত্ম শতাব্দীতে মহাযানী পুসিদ্ধ পণ্ডিত আচাম শান্তিদেব কর্তৃক সংস্কৃত ভাষায় রচিত পুলপ্পশী-চমহকার ভাষগভীর লোকাছক গ্রন্থ। বিশ্বজনীন উদারধ্য সাম্য ও মৈল্লীই এ গ্রন্থের বিষয়বস্ত। ইহা বৈশ্বসাহিত্য ভাশ্তারের অমূল্য নিধি। ভোগিঃপাল এ মহাগ্রন্থে অনুবাদ করে বালালী ভাতির মহা উপকার সাধন করেছেন। তজ্জনা গৌরব বোধ করিছে।

ব্ৰহ্ম বিহারের সুযোগা সম্পাদক মহাছবির জোজিঃপাল চিরব্রহ্মচারী। পুায় অধীশতাকীওও অধিককাল তিনি ব্রহ্মচয় বৈত উদ্যাপন করে আসংহন। তাই ব্রহ্মবিহারীর আচ্ঠীতবঃ মৈটা-করুণা-মুদিতা-উপেক্ষা নীতি-ধমের সহিত তার ঘনিষ্ট সম্বল। তার মন-পাণ ব্রহ্মচেষ্ট অপূর্ব স্থ্যায় উভাসিত। তার অভর নিহিত কথা লেখনী-মথে যা বাজ হয়েছে, তা অপূর্ব-অভ্রাভ।

"ব্রহ্মাতি মাতা-পিতারা পৃকাচরিয়াতি বৃচ্চরে" তথাগত বৃদ্ধের স্নীতিপূর্ণ এ অমোঘবাণী—মাতা-পিতা ব্রহ্ম সদৃশ, আদিওক ইত্যাদি উপমা আহরণ করে মাতা-পিতার গুণ সহজে যা বির্তি দিয়েছেন তা অভি হাদয়প্রহী এবং মাতা পিতার প্রতি পুরের অমানুষিক অত্যাচারের করুণ কাহিনীর মর্মস্পনী উপমাও যথোচিৎ শিক্ষনীয় হয়েছে। এই পরম উপদেশ প্রত্যেক পুর-কন্যার অভ্যের আলোক-পাত করবে। "বুদ্ধের নীতিধর্মে শলু বলতে কেউ নেই, জ্পৎ মিরে পরিপূর্ণ" ইত্যাদি এ অধ্যায়টির বিষয়বন্ত বর্ণনা অভি চমৎকার হয়েছে। প্রত্যেক বিষয় যেন স্মৃত নির্যার।

'ক্রোধ জন্ধী শুই ক্ষমা-জনুপ্রমা
যাহা জানি দের বোধি,
ক্রেমনে লভিতে ক্রোধের কারণ
জরি না রহিত যদি।
লভিবারে যাহা করি প্রযত্ত সতত সেবির ধর্মে
তাই দিল মোরে শুরু আমার
জাহাত হানিয়া মর্মে।" ''জগতে যার। সুখ-শান্তির অধিকারী হতে চায়, তাদের পক্ষে ক্ষান্তি মৈলী-উপেক্ষার আশ্রয় নিতেহবে। এছাড়া অন্যপথ নেই। দ্বেষের সমানপাপ নেই, ক্ষমার সমান তপস্যা নেই।''

গ্রন্থকারের সংগ্রহীত ও রচিত সমস্ত বিষয়ই অভিশয় উপাদেয় ও প্রাণস্পদী। জগতের সর্বরসের শ্রেষ্ঠ হুস 'ধর্মরস'। সম্যক সমৃত্তের বাণী অমৃত রসে পরিপূর্ণ। মানব জীবনে উৎকর্ষ সাধন ও জয় যাত্রার মানসে গ্রন্থকার বহু আয়াস স্বীকার করে অমৃত রসের আকর, সৌরভ-সূথমায় স্বীস পরিপূর্ণ 'রক্ষবিহার' লোকচক্ষুর স্মুত্তে উপস্থিত করেছেন। কামনা করি জ্যোতিঃপালের প্রচেট্টা সাফল্য মন্তিত হউক, জয়মূত্ত হউক। 'রক্ষ-বিহার' আলো দান করুক।

'সকো সভা সুধিতা হোড'

মির্জাপুর শান্তিধাম বিহার চট্টগ্রাম। ১৪ | ১২ | ৭৯ ইং। সংঘর।জ— শীলালকার মহাস্থবির।

#### **দ্ৰীকৃতি**

এ জগতে বহ ধর্ম, দর্শন ও মতবংদ প্রচলিত। বিভিন্ন যুগে বিভিন্ন ধর্মের প্রবর্তকগণ নানা ধর্ম-নীতির প্রচার প্রতিশ্বা করে গিয়েছে। তাতে রয়েছে পরস্পর বিরোধ, পরস্পর মতভেদ। আবার বিরুদ্ধ সমালোচনা, ঋণ্ডন-মণ্ডন রয়েছে অনেক। কিন্তু ব্রহ্ম-বিহার অর্থাৎ সাম্য মৈত্রী, আহিংসা, করুণাদি তাৎপর্যে জগতের কারো মতভেদ নেই। ভালবাসা, প্রেম-প্রীতি, রেহ-মমতায় কিংবা হিত-কামনা, কলাণ আকাণ্ডমা পোষণ করেনা—এ হেন প্রাণী জগতে বিদ্যামান নেই। সাধারণতঃ প্রাণী মান্তই আত্ম-পরায়ণ, আত্ম-সর্বয়। স্বার্থের প্রেরণায় এ সবের আকাশ্বা থাকা একাণ্ড আত্ম-পরায়ণ, আত্ম-সর্বয়। স্বার্থের প্রেরণায় এ সবের আকাশ্বা থাকা একাণ্ড স্বান্থাবিক। মাত্রা-পিতার অপত্য রেহ-মমতায়, মিত্রের মিন্তায়, আত্মীয়ের আত্মীয়তায় যে মধুর সম্পর্ক গড়ে উঠে, তা অন্তনিহিত সাম্যা-মৈত্রীরই বহিবিকাশ। এই তত্ম সমন্ত প্রচারিত ধর্মের মূল-ভিত্তি ও প্রাণ-ব্ররপ। যারা ধর্ম মানে না, এমন কি, সমগ্র ধর্ম সম্প্রদায়ের উল্লেদ-কামী—এহেন মানব সঙ্গেরও যা মূল-মত্র, সেই ব্রন্ধ-বিহার বা সাম্যা-মৈত্রীই এ পুত্তকের বিষয়-বত্ত। এ জগতে সামাজিক যত বিবাদ-বিসম্বাদ, সাম্প্রদায়িক যত হিংসা-হত্যা, রাত্ট্রীয় যত বিরোধ, মুদ্ধ-বিগ্রহ, ধর্মীয় যত বিবাদ-বিজ্বদ সংঘটিত হয়, তার একমান্ত কারণ—সাম্য, মৈত্রী-কর্মণাদির অভাব।

আৰু ব্ৰহ্ম-বিহার পৃত্তকাকারে মুদ্রিত দেখে আমি অতীব আনন্দিত ও গৌরবাগৃত। ইহার পাতুলিপি প্রস্তুত করেছিলাম বহু বৎসর পূর্বে। জীর্ণতা-প্রাণ্ড পাতুলিপি খানি কি করা হবে—এই নিয়ে ভাবনায় পড়েছিলাম। ইতিমধ্যে আরো কয়েকটি গ্রন্থ বের করা সভ্তবপর হলেও ব্রহ্ম-বিহার আর্থিক কারণেই এত বিলম্প্রেকটি হন্ত বের করা সভ্তবপর হলেও ব্রহ্ম-বিহার আ্রথিক কারণেই এত বিলম্প্রেকটিত হল।

অধুনা সংগঠিত পালি বুক সোসাইটি, বাংলাদেশে-এর সুযোগ্য পরিচালক ও সাধারণ সম্পাদক—শ্রীযুক্ত বাৰু বিজয় কৃষ্ণ বড়্ছা মহাশয়ের সাথে এক গুড় লগ্নে আমার সাক্ষাৎ ঘটলে তিনি প্রস্তাৰ করলেন যে যদি আমার কোন পুস্তকের পাঙুলিপি প্রস্তা থাকে, আমি যেন প্রকাশনার উদ্দেশ্যে তাঁদেরকে দান করি। তাঁর প্রস্তাবানুযায়ী কিছু দিনের মধ্যে জীপতা-মলিন পাঞুলিপিখানি একটু পরিচকার

করে সর্বয়ত্ব পরিত্যাগ-পূবক তাঁর হাতে অর্পন করেছি সতা, কিন্তু আমি ভাবতে পারিনি যে দু'এক মাসের মধ্যে ইহা ছাপিয়ে বের করতে সক্ষম হবেন। তাঁর প্রাণের আগ্রহ থাকা সত্বেও আমি সংগঠনের শৈশবাবছা ও আর্থিক সংস্থানের উপর লক্ষ্য করেই সন্দিহান ছিলাম। বস্তুতঃ এখন দেখি—এই প্রতিষ্ঠানটি ছাতি সহসা এত বহলভাবে জন-প্রিয়ত। অর্জন করেছে, যার ফলে স্বন্ধ কালের মধ্যেই বহু পুশুক-পুন্তিকা বের করা সম্ভবপর হয়েছে। প্রকাশন ক্রমে আমার ব্রহ্ম-বিহার সম্ভবতঃ নবম ছান লাভ করেছে। ধ্যীয় ও সামাজিক সাধ্যার মহৎ পরিকল্পনা নিয়েই এই প্রতিষ্ঠান গঠিত। ইহা সকল প্রকার ভেদ-বিভেদের উর্জে। বিশেষতঃ সকল প্রেণীর জনগণের স্তঃভক্ষা ও সংযোগিতার কামনা এই প্রতিষ্ঠানের বৈশিক্ষা।

বিজয় বাবুর সাথে আমার পরিচয় থাকিলেও কার্যতঃ ঘনিস্টতা বেশী
দিনের নয়। আরু সময়ের মধ্যে যে চরিত্র আমি তাঁর মধ্যে লক্ষ্য করেছি—
ভাতে আমার এই প্রতীতি জনেছে এ জাতীয় লোকের দারাই এসব জন-হিতকর
কাজ সভব। বিজয় বাবুর নিত্য সহচর সহকারী রূপে যে বঙ্গুলাভ করেছেন.—তিনি হলেন শ্রীযুক্ত বাবু অজিত বরণ বড়ুয়া! তিনি একজন উচ্চশিক্ষাপ্রাণত ও স্লেখক। তাঁর সহ্যোগিতায় বিজয় বাবুপ্রগতির পথে পরম
সহায়তা লাভ করবেন, এই আশা পোষণ করি!

ইতিমধ্যে বিজয় বাবুর পরিবারে দু'টি সকরণ স্মৃতি বিজড়িত দুর্ঘটনা ঘটে গেল। তাঁর সহধর্মিনী মহিয়মী মহিলা শ্রীমতি আরতি বড়ুয়। পরলোক গমন করলেন এবং প্রাণ-প্রতিমা কনিল্ঠা কন্যা 'লীনা' কয়েক মাসের মধ্যেই তাঁর স্নেহ-ক্রোড় ছিল্ল করে হঠাও একদিন অনত্তে অত্তহিত হয়ে গেল। পরপর এই দু'টি মর্মস্তদ ঘটনা বিজয় বাবুকে অভিত্ত করে কর্ম-নিল্ঠা ও ধৈর্মচাত করেছে বলে তাঁর বেদনা-বিদুর অভ্তরের কোনরাপ আভাষ আমি পাইনি। আমি দেখি—সোসাইটির কাজে পূর্বাপর একিভাবে তিনি তওপর। ধর্মশিক্ষা বিস্তারের মাধ্যমে সামাজিক হিত-সাধনার মোহ তাঁকে রীতিমতই পেয়ে ব্সেছে।

থাইল্যাণ্ড, মালেশিয়া, জাপান গুড়তি বিদেশে পালি বুক সোসাইটির ন্যায় বহু প্রতিষ্ঠান দেখে এসে কত জল্পনা-কল্পনা করে ছিলাম। 'বোধিপর' নামে এক লৈ-মাসিক পত্রিকাণ্ড বের কণতে আরম্ভ করেছিলাম। শেষ পর্যাত আমি বক্ষা করতে পারিনি। আমার অক্ষমতার জনা বল্ধ হয়ে পেল।

সামা, মৈন্ত্রী, করুণাদির প্রভাবেই মানুষের অণ্ডরে পরোপকার সাধন-প্রবৃত্তি জেগে উঠে, মৃত্তিকাময় পৃথিবীর ন্যায় ত্যাগ তিতিক্ষা প্রতিষ্ঠা লাভ করে। মাতৃ- জুদয়ের নাায় ঔদার্য ও মহত্বের উল্লেক হয়, তা হ**লেই** মানুষের পক্ষে স্বার্থ বিস্তুন দিয়ের পংহিতাথে তথা জুগুণ-কল্যাণে কাজ করা স্তুব হয়।

আধুনিক বিজ্ঞানপ্রধান যুগের উচ্চ শিক্ষিত যুবকের। ধর্ম শিক্ষা বা ধর্ম সাধনার প্রতি বড় একটা গুরুত্ব দিতে চায় না বলে সমাজে প্রায় সময় আক্ষেপ করতে শুনা যায়। বিশেষ করে, যারা ধর্মের ছলনায় সমাজকে লাল গতাকা প্রদর্শন করে স্বাথসিদ্ধির পর গাহছাশ্রমে প্রত্যাবর্তন করে, তাদের উপলক্ষে এ ক্ষেত্রে বন্ধবা এই,—সাধারণ শিক্ষাই হোক আর ধর্মীয় শিক্ষাই হোক, সকল শিক্ষার এক নীতি। শিক্ষা মারই আদর্শ ডিভিক। আদর্শের প্রতিষ্ঠা শিক্ষার লক্ষণ। যে শিক্ষা মৌলক আদর্শের অনুপ্রেরণায় না হয়ে বাহ্যিক প্রয়োজনবোধে অজিত হয় যে শিক্ষা জীবনের সাথে সম্পর্কহীন এবং শিক্ষা, আদর্শ ও জীবন এই তিনের মধ্যে যদি সমগুর সাধিত না হয় তবে সে শিক্ষা নিক্ষল, নির্থক। স্ত্রাং আদৃশ্হীন শিক্ষিত জীবনের পারণতি যে নৈরাশাজনক হবে, তাতে বিচিছ কি?

অন্ধৃতি। অয়ং লোকে অনুকে'থ বিপস্সতি। অভানাক্ককারে আক্ষেত্র এই লোক। তারা অতীৰ বিরচ, যারা জগতের সতা স্বরাপ দশন করে অবিদ্যার বিভীষিকা থেকে পলায়ণ করতে সক্ষম। সাধারণ লোককন মধাগত কাঁচা মূৎপার সদৃশ রাপ-গন্ধ-রসাদির জলুস পূর্ণ মহা সমূদ্রে নিমেষে নিমগ্র হয়ে বিজীন হতে বাধা। প্রকৃতির তারুণো ও প্রবৃত্তির উন্মাদনার মধ্যে ধর্মের গভীরতা ঠাঁই পায় না, তলিয়ে যায়া তথাপি আপাতঃদৃষ্টিতে বিরাপ মনে হলেও ধর্মের নিশান ধরে উচ্চ শিক্ষা লাভ—ইহা ধর্ম ও সমাজের গৌরব। এই উচ্চ শিক্ষা তাদের ভীবনে একদিন পরিপক্ষতা লাভ করবে—ইহাই ভরসা।

ছোট বেলায় চট্টগ্রাম মহামুনি পালি করেছে অধ্যয়ন কালে প্রমাধ্য আচার্যদেব প্রীমৎ ধর্মাধার মহাস্থবির মহোদয়ের তৎকালীন সাময়িকী "লঙ্ঘ-শক্তি" পরিকায় লিখিত "মৈন্ত্রী-সাধনা' প্রবন্ধ পাঠ করে আমার যে ধর্ম-দ্রীতি জেগে ছিল,—তাই আমার জীবনের উৎস । তাঁর প্রবন্ধের অন্তর্নিহিত আদর্শ ও প্রজ্ঞেম শক্তি-সংক্ষার আমার অত্তরকে চুম্বক-স্বরূপ আকর্ষণ করেছে। দুঃম, দুর্দশা ও দুরভিসন্ধির প্রচন্ত প্রকোশে পড়েও সাম্য মৈন্ত্রীর আদর্শ-জল্টতায় আমি কথনো মানসিক প্রকুলতা ক্ষম করিনি। আজ বন্ধ-বিহার প্রণয়ণ আমার একাল্ড গ্রন্থ-সাধনার নিদর্শন নয়। ইহা মৈন্ত্রী-শাসিত অত্তরের ক্ষুদ্র বিকাশ। সাম্য-মৈন্ত্রীর আদর্শে অনুপ্রাণিত অত্তরে আজীবন আচার্য উপধায়সগণের অপরিসীম শুরাশীষ। দেশী-বিদেশী বন্ধু-বান্ধবের অক্রিম প্রেম-শ্রীত ও শিষ্যা সেবকগণের শুভেজ্ঞা লাভ

করেছি বিপলভাবে ৷ আমি মনে করি আজ যে আন্তর্জাতিক বৌদ্ধ শান্তি পদঃ ও সনদ এ। িতর সৌভাগ্য গড়ে উঠল — ইহা তারই ফলশু তি বরূপ।

বাংলাদেশের সর্ব-প্রধান ধর্মীয় নেতা, বাংলাদেশ সঙ্ঘরাল্প ভিক্ষ-মহাসভা সভাপতি, সম্প্রতি থাইলাাভ, মঙ্গোলিয়া ও রাশিয়ায় সফরকারী বাংলাদেশ প্রতিনিধি দলের পরিচালক, মহামানঃ সঙ্ঘরাজ শ্রীমৎ শীলালকার মহাস্থ্রির মহোদয় এই প্রস্থের পান্ডিতাপূর্ণ ভূমিকা লিখে সৌষ্ঠব ও মর্যদা রুদ্ধি করেছেন। তজ্জনা আমি তাঁর মহানুভবভার নিকট ঋণী। পালি বুক সোসাইটি, বাংলাদেশ বহ অর্থব্যয়ে ব্রহ্ম-বিহার পস্তক প্রকাশ করছে। সোসাইটির কর্মকর্তাদের প্রতি আমার ধনাবাদ ও কৃতভাতা ভাগন করছি। আমি ইহার চির-ছিতি কামনা করি। বাংলাদেশ বৌদ্ধ কৃষ্টি প্রচার সঙ্ঘ তথা এশীয় বৌদ্ধ শান্তি সংস্থার বাংলাদেশ জাতীয় কেল্ডের সাধারণ সম্পাদক শ্রীষ্তু বাবু বিমলেন্দু বড়ুয়া এই ব্রহ্ম-বিহার প্তকের পাণ্ডুলিপি সংশোধন করে আমাকে কৃত্তভতার পাশে আবদ্ধ করেছেন, তজ্জনা অশেষ ধন্যবাদ ও হডেকছা পোষণ করছি।

উচ্চাঙ্গের পুস্তক প্রকাশ করে পাঠকের হন্তে অর্পন করা লেখক ও প্রকাশকের যৌথ দায়িত। এই দায়িত পালনে আমরা কতদুর যোগাতার পরিচয় দিয়েতি, তা সহাদয় পাঠকগণ বিচার করবেন। এই পুস্তক প্রণয়ণে যে সব প্রস্থ, প্রস্থকার ও সহানুভূতিশীল ব্যক্তিবর্গের সহায়তা লাভ করেছি,—আমি প্রত্যেকের কাছে কৃতত । এই পুত্তক দারা যদি সমাজের সামান্ত্র উপকার সাধিত হয়, তবে প্রকাশনার অর্থবায় ও লেখকের পরিশ্রম সার্থক মনে করব।

সকের সভা ভবস্ত স্থিত'ভা।

हा (क्यार कः आम अउर्ध गढ़ অগ্রহায়ণ প্লিমাঃ ২৫২৩ বৃদ্ধাৰণ

১৬ই ডিসেম্বর '৭৯

বর্ইপাঁও পালি পরিবেপা

পোঃ ভোরাজগৎপুর ল'কসাম, কুমিলা

वाश्कारम्य ।

#### ব্রহ্ম বিহার

#### সুচনা

মোহ-মলিন এ বিশ্ব, সদা হিংসা মত্ত হায় উন্মত্ত। অত্যাচার উৎপীড়নে বিক্ষুণ্ধ। অসীম দুঃখ দুর্নীতিতে পরিপ্ণ। স্বার্থের হানাহানি বিশ্বব্যাপী। জগৎ স্বভাবতঃ আত্ম-পরায়ণ ও আত্ম-সর্বস্থ। প্রত্যেকের চিন্তাও চেম্টা প্রত্যেকের নিজের দিকে। একের লু<sup>২</sup>ধ দৃ<mark>ট্টি পরসম্পদের উপর সর্বদা নিবদ্ধ। একের জীবন অন্</mark>যার রক্তমাংসের উপর নির্ভব্নশীল। দৈনন্দিন ভরণ-পোষণ ও সামাঞ্জিক উৎসব অনুষ্ঠানে যেমন হিংসা-হত্যা, ধর্মের নামেও তেমন হিংসা-হত্যার অবাধ গতি । ঔরসজাত প্রথম সন্তানের স্বংস্তে গঙ্গায় বিসর্জন, সতী-দাহ, অজস্র প্রাণীহত্যা প্রধান ক্রিয়াকাণ্ড, সর্ব চতুক্ষ যাগ্ সর্বদশক যক্ত, নরবলি, নর-মুক্ষ ছেদন, অসংখ্য প্রাণীবধ জনিত মৎস্য-মাংস ও মদ্যাদি সহযোগে মজলিশ ছিল তদানীৰন সমাজ ও ধর্মের অপরিহার্য অঙ্গ। এগুলো ছিল ধর্ম, সমাজ ও নীতি শুখুলার বিশুদ্ধ নিদ্রশনরূপে প্রচলিত। এক ধর্মের ভিত্তিতে অনা ধর্মের বিলাস কল্পনা, ভিন্ন সংস্কৃতি, ঐতিহা ও শিল্পের ধ্বংসসাধন এবং প্রধর্মের উচ্ছেদসাধন পূর্বক স্থ-ধর্মের প্রতিষ্ঠা ইত্যাদি ছিল ধর্মের চির্ভন প্রথা-স্বরূপ। শাস্ত্র অধায়নে দেখি ভিন্ন মতাবলমী ও ভিন্ন পছী ধর্ম-গুরুর এবং তদনুসারী জনগণের প্রতি অসভাষণ করতে, কুৎসা রটাতে কিংবা ধর্মমতকে কুযুক্তি দারা নসা।ং করতে কুঠা বোধ হয়নি। আপন শান্তে পরমত ও পরধর্মের অবান্তব সমালোচনা ও খণ্ডন মণ্ডন করতে পিয়ে নিজ গ্রন্থের কলেবর বৃদ্ধি, অধিকতর অধ্যায় রচনা করা হয়েছে। পরধর্মের অসহিষ্কৃতা, স্বধর্ম প্রচারকল্পে বিপ্লব, অস্ত্রবল, যুদ্ধ-বিগ্রহ, দালা-হালামা, নৃশংস অত্যাচার ব্যাপকভাবে চলেছে।

স্বভাবতঃ ধর্মের সন্তা নিষ্কলম, নিষ্কলক, নিবিকার। ধর্মের শিক্ষা সার্বজনীন, সর্বকালীন। ধর্মের উদ্দেশ্য আত্ম-কল্যাণ ও জগৎ-কল্যাণ। যথাসাধ্য জগতের হিত সাধন করে যাওয়াই ধর্মগুরুর ধর্ম-প্রাণতা। হিংসা-ক্রোধাদি জনিত জাগতিক বিষয়-বাসনা ধর্মের পরিচয় নহে। কাম-ক্রোধাদি সকল জীবে সমতুল্য। ষেমন মান্ষের অন্তরে তেমনি পশু-পক্ষী জীব-জানোয়ার প্রভৃতি সকল জীবের মধ্যে সমতুলা ভাবেই নিহিত। এগুলোকে যদি ধর্মে স্বীকৃতি দেওয়া হয়. তবে ধর্মে ও পত্তত্বে পার্থক্য কি ? সূতরাং কাম-ক্রোধাদি ত্যাগই ধর্ম, ভোগ—ধ্যের অন্তর্গত নহে। কারণ ভোগে দুঃখ, ত্যাগে শান্তি। আর বীরত্ব, যদ্ধ-বিপ্রহ, কিংবা রাজ্য শাসনকে ধর্মের অঙ্গ বলে আখ্যা দিতে জগতের কোন মনীষীকে দেখতে পাওয়া যায়নি। এগুলো হচ্ছে জগতের অন্তনিহিত বিষয় বাসনারই বাহ্যিক অভিব্যক্তি। ক্ষেত্র বিশেষে বিরোধ কলহ বিগ্রহকে ধর্ম প্রতিষ্ঠার হাতিয়ার ও বনিয়াদ করা হয়েছে। যে ক্ষেত্রে নৈতিক বল দুর্বল, বিচার বদ্ধিহীন অযোগ্য আধারে ধর্মের বিরূপ-পক্ষ শাস্ত্র-বুদ্ধি, ধর্মের গোঁড়ামি, অন্ধ্যা ও আচফালন-সে ক্ষেত্রে গুরুত্ব ও নেতৃত্ব কামনা, আধিপতা লোভ বলবৎ হয়ে দাঁড়ায় ৷ সে ক্ষেত্রে ধর্মের নামে বিষোদগার হয় মাত্র জগতে এরূপ মনোভাবে সংঘটিত হয়েছে সংঘর্ষ, বিরোধ দুঃখু যেখানে প্রজা ও চরিত্র মাহাজ্যো ধর্মের প্রচার প্রতিষ্ঠা অশান্তি। সম্ভবপর হয়নি, যেখানে মানুষ যুদ্ধ ও অস্ত্র-বলের আশ্রয় গ্রহণ ও সৈন্য-সামন্ত সমভিব্যাহারে ধর্মাভিযান চালিয়েছে। জনগণের আশেষ দুঃখ দুর্গতি, হত্যার তাণ্ডবলীলা ও ধ্বংসের চরমত্ব সাধন করেও যশং গৌরবের আসফালন ও বিজয়োল্লাস ঘোষণা ধর্মের নামে চলেছে। নারকীয় অগ্নিশিখাকে স্থগীয় সুষমার মুখোশ পরিয়ে মানুষের মধ্যে

মানুষের অভিনয় প্রয়াস পেয়েছে। তাতে আত্ম-কল্যাণ ও জগত কল্যাণ সাধিত কতদ্র হয়েছে?

এদিকে সকল ধর্মেই একত, সামা ও প্রেমের মহিমাকীতিত। অথচ কার্য-ক্ষেত্রে ধর্মায়তন ও আশ্রিত সমাজ বর্ণ বৈষম্যে, ভেদ-বিভেদে পরিপূর্ণ। সব ক্ষেত্রে সকলের সমান অধিকার অক্ষুল নহে। ধর্মের আগ্রিত লোক অন্য ধর্মের আগ্রিত লোকের রোষ-ভাজন। বর্ণের আগমনে অন্য বর্ণের দূরে সরে দাঁড়াতে হয়। এমন কি, মানুষের সঙ্গে মানুষের একই সময় এক সাথে এক পথে যাতায়াত করাও সামাজিক নীতিতে নিষিদ্ধ। উচ্চবর্ণের যাতায়াত পথে নীচ বর্ণের যাতায়াত করতে হলে ঘন্টা বাজাবার বিধি প্রচলিত। একই ধর্মছায়। আপ্রত উচ্চপদস্থ সন্মানিতের গন্তব্য মন্দির নিন্ম পদস্থ জনগণের অন্ধিগমা। সমাজ ও ধর্মনীতির কোন কোন ক্ষেত্রে উচ্চবর্ণের সাবলীল অধিকার নিহিত্ত কিন্তু নীচ বর্ণের জনা কঠোরভাবে নিষিদ্ধ। পুরুষের জনা প্রশন্ত কিন্তু মাতৃজাতির অবিধেয়। যে ক্ষেত্রে নিজের জন্য পরকে ধ্বংস করার নির্দেশ, স্বধ্মীর প্রাণ রক্ষার বিধানে বিধ্মীর শিরচ্ছেদ করার আদেশ, যে ক্ষেত্রে উচ্চ নীচ, নর-নারী, জাতি-ধর্ম নিবিশেষে একইকালে একইস্থানে সমবেত হয়ে সকল সঙ্কীর্ণতা দুর করার স্যোগ পায় না, পূর্ণ মনুষ্যাত্মের শক্তি সমর্ণ করার, উপলবিধ করার সৌভাগা লাভে বঞ্চিত, নির্দোষ সরলতা ও আনন্দের সাথে উৎসব অনষ্ঠানে সকলের অংশ গ্রহণের সমান অধিকার সম্পর্ণ অবৈধ. যেখানে মানষে মানষে এত ভেদবিভেদ্ সীমাহীন সমুদ্রের ন্যায় অভরে অন্তরে বিরাট ব্যবধান, যে ক্ষেত্রে দল, কল ও নিকায় ভেদে সমাজ শতধা বিচ্ছিন্ন, সেক্ষেত্রে সাম্য ও প্রেমের তাৎপর্য কোথায় ? সেখানে পবিত্র মৈত্রী করুণার নিদর্শন কোথায় ?

এই বিশাল প্রাচীন উপ-মহাদেশ বক্ষে একদা দুজ্ট-বিভাভ, যুদ্ধ-দুম্দ, উদ্ধত কুপাণ বিদেশী বীরের পুনঃ পুনঃ আক্রমণে শিশু-

ব্ৰহ্ম বিহার ৩

বাল-নারী নিবিশেষে হত্যার তাভবলীলা অনুষ্ঠিত। মঠ-মন্দির টেড্য দতুপ, সশ্বারাম, সাধনাগার, যোজন বিদ্তৃত অসীম সম্জিপূর্ণ রয়োদ্ধি বিশ্ববিদ্যালয় প্রভৃতি সর্ব সংস্কৃতি লুন্ঠিত ও ধূলিসাৎ হয়েছে। শ্রমণ-রাক্ষণ অধ্যাপক অধ্যয়নশীলের অগণিত সংখ্যা কামানের ফুৎকারে এক মুহূর্তে শিমূল তুলা সদৃশ উড়িয়ে নিয়ে গিয়েছে। তথাপি স্বদেশে ফিরবার পথে স্বল্প বোঝায় বহু রত্ন অপহরণ করেও যুগদে।ম দুরাচার দুর্বভগণের তৃথিত লাভ হয় নি। অবশেষে সর্বভূকের সহযোগে সর্বস্থ ভস্মীভূত করে শেষ চিস্টুকু পর্যন্ত অবশিষ্ট রেখে যায় নি। এরূপে হিংস্ত লোভ ক্লেনান্ত অরাজকতার হন্তে উপমহাদেশের অমূল্য সম্পদ অনন্ত কালের গর্ভে বিলীন হয়ে গিয়েছে।

আবার রাজনীতির ঐতিহাসিক রঙ্গ-মঞ্চে পরিলক্ষিত হয়, দিগ্-বিজয়, অসর বিজয় বা বিগ্রাধিপত্য প্রবল প্রভাব প্রতিপত্তি ও যশঃ গৌরবের নিদর্শন। জগতে রাজা মহারাজাদের মধ্যে আক্রমণ, যুদ্ধ, ধ্বংস, আধিপত্য বিস্তার ও আহ্মাৎ প্রভৃতি লোভ ও হিংসাত্মক কর্ম নৈপুনো যাঁরা যত বেশী শজির পরিচয় দিতে পেরেছেন, তাঁদের ইতিহাসই তত রহত্তর ভাবে গড়ে উঠেছে। কিন্তু তাতে কোনরূপ মানবাদর্শের ৪তিষ্ঠা কিংবা আলো প্রদর্শন করতে সমর্থ হয় নি। উপরে যে আঘাত খেয়েছে নীচে সে আঘাত ছুঁড়ে মেরেছে। লোভ ছেষের চরিতার্থতার বাসন।য় নখ-দন্ত বিকীণ করে আদিম পশুর ন্যায় ক্ষধার্ত ব্যাঘের মত অপেক্ষাকৃত দুর্বল রাজ্য কিংবা সম্প্রদায়ের উপর ঝাঁপিয়ে পড়েছে। জাতি, প্রদেশ বা অঞ্চলের ভিত্তিতে রাজ্য গঠন করে পণতান্ত্রিক সাম্যকে হত্যাকরে জীবনে অতি সামান্য ক্ষমতার অধিকারী যে হয়েছে, ক্ষমতার গর্বে সেও ক্ষমতা-शेनत्क नगना की वत्त कुछ कत्त्रहि । पूछीनं नम-नमी किश्वा দুর্ল্ড্ছা গিরিপর্বতের আবেল্ট্নী ব্যতীত রাজ্যের ভৌগলিক সীমা নিদ্ধারণের জন্য মানুষকে সমতল ভূমিতে কুত্রিম পাঁচিল প্রস্তুত করভে হয়েছে। জগতে কী ভীষণ ভেদ-বৈষম্য। এমনি আরো কত শত ঘটনায় প্রমানিত হয় যে লোভ দেষের উদ্মাদনায় মানুষ দিগ্বিদিক ভান হারিয়ে ফেলছে। স্থার্থ বিরোধী হলেই মানুষ হিংসার চরমে উঠে।

স্দুর অতীতের হিংসাত্মক ঘটনাবলী বাদ দিয়ে চিন্তা করলেও আমরা দেখতে পাই, একই ধর্ম খুট্টান সম্প্রদায়ের মধ্যে ক্যাথলিক ও প্রোটেল্টেন্ট অনুসারীদের মতানৈকোর জন্য সমগ্র ইউরোপ মহাদেশ দিধা-বিজ্ঞ হয়ে দশ্দ, যুদ্ধ ও রক্তপাতের যে বিষময় পরিস্থিতির সৃষ্টি করে তা চিরকালের ইতিহাসকে কলংকিত করেছে। হীন্যান মহাযানে দিধা বিভক্ত হয়ে বৌদ্ধ ধমের অহিংসানীতিকেও হিংসাত্মক কার্যকলাপ দারা জনমভূমি ভারত-বাংলা উপমহাদেশ থেকে চির্তরে নির্বাসিত হতে হয়েছে। দক্ষিণ আফ্রিকার বহিরাগত নিরীহ জনগণের উপর মর্মান্তিক নির্যাতন, শাসক-শাসিতের মধ্যে হাঙ্গেরীর রক্তক্ষয়ী আত্মধর্ষণ, বর্মার সাম্প্রদায়িক দাঙ্গা-হাঙ্গামা, ভিন্ন রাষ্ট্রের প্রভাবে কোরিয়ার আত্ম বিচ্ছেদ, যদ্ধ-বিগ্রহ, মহাযুদ্ধে কামানের ভীম গর্জনে জগতের আকাশ বাতাস স্তম্ভিত। যধ্যমান উভয়পক্ষের রোষাগ্রির উত্তাপ এখনো মেদিনী বক্ষ হতে অপসূত হয়নি। হিরো-সীমা নাগাস।কিতে এটম বোমার অগ্নিকাণ্ডের লেলিহান আজও অনির্বাণ। এক বিশ্বযুদ্ধের ক্ষতনালী গুকাতে না গুকাতে আরেক বিশ্বযুদ্ধের আশক্ষায় মানুষ প্রমাদ ভনছে। পাক-ভারত যাধীনতা লাভের প্রাক্কালে বিভিন্ন অঞ্চলে রক্তক্ষয়ী দাসাহাসামা তো আমরাই প্রতাক্ষ করলাম। আরো প্রতাক্ষ করলাম, সে দিনকার আসামের প্রাদেশিকতার নৃশংস অত্যাচার হিন্দুর প্রতি হিন্দুর, বাংলাদেশ আন্দোলন চলাকালে পূর্ব-পশ্চিমের পরস্পর ভীষণ রেষা-রেষি দালাহালামা, গোলাগুলী, কামান-টরপেডো ব্যবহারে জীবন মরণ সমস্যার উগ্র উত্তেজনা ও লক্ষ্য করলাম । এভাবে সবদিকে

আজ মানব সভাতা বিপর্ষস্ত। ঘরে বাহিরে মানুষের জীবন বিপন্ন। বাজিগত, সমাজগত, সম্প্রদায়গত কিংবা রাষ্ট্রগত দ্বন্ধ। যুদ্ধ-বিপ্রহ, কলহ-বিবাদ, বিরোধ, পারস্পরিক সন্দেহ, অবিশ্বাস সর্ববিধ অশান্তি জগতের সর্বস্তারে লেগেই আছে। অন্যায়, অত্যাচার অবিচার প্রবল শক্তি সহকারে পূভাব বিস্তার করেই আছে। কার কীবা শক্তি এসব অপশক্তিকে সর্বতোভাবে নিরসন করতে সক্ষম হয়?

বৰ্তমান যুগে মানুষ ভানে বিভানে সভাতা ভবাতায় অভবেদী উন্নতি সাধন করেছে। ভবিষ্যতে আরো কত উন্নতি করবে তাতে সন্দেহের অবকাশ নেই। কিন্তু সুখ পুয়াসী মানবের হাহাকারে জগৎ যে গঞ্জনাময় হয়ে উঠেছে। একের শুতি অন্যের বিরোধ, হানাহানি, এক সম্প্রদায়ের মধ্যে অন্য সম্প্রদায়ের হামলায় ধন-মান-জান হানির আশঙ্কা, সন্দেহ, আত্তর। দেশ-তাগে, রাজ্য-তাগে রাষ্ট্র-সমূহ, পরস্পর পরস্পরের আচরণে শঙ্কিত। রাজুনীতি সর্বদা স**ন্দেহের** দোলায় দোদুলামান। দলরক্ষা, মানরক্ষা ও সীমান্ত রক্ষায় কোটি কোটি মুদ্রা বায় হচ্ছে। তাতে কী অদম্য তৎপরতা। এক রাষ্ট্র শঙ্কিত চিত্তে ভাবে কমিউনিজম যদি সমগ্র জগতে বিস্তৃত হয়ে পড়ে তবে আমাদের উপায় কি? অন্য রাষ্ট্র চিন্তায় উদ্বিগ্ন-যদি ধন ্রালোডনে জগতের রাষ্ট্রপঞ্জ একচেটিয়া এক হয়ে যায়, তবে আমাদের অস্তিত্ব থাক্বে কোথায় ? সেজন্য গোপন পৃস্তুতি, উচ্মা পুদর্শন হুমকী পুদান, আনবিক বোমার পুনঃ পুনঃ শক্তি পরীক্ষাও দুঃসাধ্য মারণাস্ত্র আবিষ্কারের কঠোর সাধনা, চন্দ্রলোক গমন্চন্দ্রপুর্টে মানুষের পায়চারী মহাশন্যে অভিযান - আরো কত কি চলছে।

বর্তমান যুগে মানুষ এত শক্তিধর যে জগতের এক পুাভ খেকে অপর পুাতের মিনিটের খবর মিনিটে জানার পথ মানুষের কাছে অতিশয় সহজ ও সুগম হয়ে গেছে। তাতে সময় বায়িত হয় না কিছা ভৌগলিক বাবধান বাধা জংমায় না মানুষ এত শক্তিমান,— নিমিষে হাজার হাজার মাইল ব্যাণ্ড জাগতিক পদার্থ নিচয়কে ছিন্ন জিন ও নিশ্চিক করে ফেলতে নিপুণ। স্বয়ং পুাণী নহে, পুাণীদারা পরিচালিত নহে; এতেন লোকান্তকর জড়-পদার্থ মহাশ্ন্য উড়ে উড়ে ভ্তোর ন্যায় মানব বুদ্ধির আদেশ বহন করে। কিন্ত কই শান্তি কোথায় ? শান্তিকামী সানুষের অন্তর দৈনন্দিন বিষাক্ত আবহাওয়ায় আড়ত হয়ে যাচ্ছে। বস্ততঃ এসব জড়বিজানের উন্তি মানব কল্যাণের বালাই মাদ্র।

বস্ত প্রধান বিজ্ঞান মানুষের প্রকৃত শাভি আনতে পারে না।
এদের সুখ-স্থাক্দা নিতাভ সাময়িক ও বাহিকে। জড় বিজ্ঞানের সাধনা
মানুষকে যত উন্নতির পথে নিয়ে চলছে, মনোবিজ্ঞান সম্পর্কিত সাধনা
প্রবৃত্তি, নৈতিক চেতনা. মানবতা বোধ যেন মনুষ্য সমাজে দিনের
পর দিন তত লোপ পেয়ে যাচছে। ফলে, জগতে হাহাকার রুদ্ধি পাচছে।
সমাধানের সম্ভাবনা নেই।

সৌর জগতের শক্তি পরীক্ষা, চন্দ্র মণ্ডলের গল্ডি নির্ধারণ, অভুত এটম বোমার উভাবন, রকেট সাহাযো ভবাগ্র আবিক্ষার, চন্দ্রলোক গমন, ঘণ্টায় বিশ্ব-পরিধি পরিদ্রমণ ইত্যাদি অপেক্ষা বহু জন্মান্তরের সঞ্চিত অকুশল মনোর্ত্তির দমন ও কুশল মনোর্ত্তির সংগঠন অতিমান্তায় দুঃসাধা। তার সাধনা কি মানব জীবনে তদপেক্ষা গুরুতর কর্তব্য নহে? বাহ্য-শক্তি র্দ্ধি বৈপল্যের সঙ্গে সঙ্গে যদি অন্তঃশক্তি র্দ্ধি পেত, সংক্ষার জাত অন্তঃশক্তির সহিত বাহ্যশক্তির সমন্বয় সাধিত হত, তবে আজ জগতে এত হাহাকার উঠত না। বস্ততঃ জাগতিক আড্মের সমৃদ্ধি র্দ্ধির পক্ষে জড়-বিজ্ঞান যতই শক্তিমান হোক মনোবিজ্ঞানের উৎকর্ষ বিধানে নিতান্ত অচল অক্ষম বরং ইহা অপক্ষের সহায়ক, অগ্রগতির বাধা। বাহ্যতঃ জড় বিজ্ঞানে সব কিছু সম্ভব্যর হলেও সংক্ষার সম্ভূত চরিত্রের পরিবর্তন অসম্ভব।

এ ক্ষেত্রে একটি রূপক কথার অবতারণা করা যাক ঃ—কোন এফ বিহার ! ৭ এক গ্রামে অতান্ত দরিদ্র একজনে লোক ছিল। বহুকল্টে সে সংসার চালাত। চারদিকে তার অভাব অনটন। তার সংসারের বিভৃষনা আর সহা হয় না। একদিন সে মনের দুঃখে সংসার ছেংড় বনে গিয়ের বসে বসে কাঁদতে লাগল। সেই বনে ছিলেন এক সাধু। সাধু লোকটিকে কাঁদতে দেখে বললেন,— কি হে কাঁদছ কেন? কি দুঃখ তোমার?

দরিদ্র লোকটি উত্তর দিল—বাবা, সংস!রের অভাব অন্টন, দুঃখ-কণ্ট আর সহা হচ্ছে না, তাই সংসার ছেড়ে বনে এসে পড়েছি।

সাধু বল্লেন—সংসারে দুঃখ দুর্দণা তো আছেই, থাকবেই, তার থেকে কি মানুষের রেহাই আছে? যাও, বাড়ী ফিরে যাও। দুঃখ কচ্ট সহ্য করতে শিখ।

লোকটি বলল—না বাবা, বাড়ীতে আর যাব না, এখানেই থাকব।
সাধু তার প্রতি করুণা তরে বললেন—তোমার অভাব অনটন
দূর করার বাবস্থা করে 'দিলে তুমি বাড়ী যাবে তো? এই বলে
ভ্রমীন সাধু বিড়বিড় করে কি মন্ত উচ্চারণ করলেন এবং তিনবার
হাততালি দিলেনা আর অমনি সম্মুখে এক দানব এসে হাজির।
বিরাট ভীষণ তার চেহারা। গরীব লোকটি দেখে তো ভয়ে অস্থির।
সাধু তখন লোকটিকে বললেন—এই নাও, একে নিয়ে বাড়ী যাও,
যা হকুম করবে, তা সে পালন করবে। তোমার অভাব আর থাকবে না। তবে মনে রেখ—এই দানবকে সর্বদা কাজ দিয়ে বাজ্য

লোকটি সাধুর কথামত দানবকে নিয়ে বাড়ী ফিরে গেল। বাড়ী ফিরে পুথমেই হকুম করল—এ যে বাড়ীর সামনে বন দেখছ—তা কেটে ছেটে সেখানে দালান কোঠা তৈরী করে শহর বানিয়ে দাও!

র৷তপোহালে দেখা গেল – বাড়ীর সামনে রাজপুরীর মত দালান

ব্ৰহ্ম বিহার ৮

কোঠা উঠেছে; তাতে লোকজন গমগম করছে। দেখে তো তাদের আনন্দ আর ধরে না। সবার মাঝে বিশ্বাস এল — হাঁ। সব কিছুই হবে। এরপে একটার পর একটা কাজ দানব কয়েক দিনের মধ্যেই শেষ করে ফেল্ল। এখন আর কোন কাজ বাকী নেই। দানব এসে লোকটির সামনে হাজির হয়ে বল্ল — আমার কাজ দাও; নচেৎ তোমার ঘাড় ভেঙ্গে রক্ত শুষে খাব।

লোকটি তখন ভয়ে কাঁপতে লাগল। কোন কাজ খুঁজে পেল না। হঠাৎ তার মাথায় একটা বিদঘ্টে বৃদ্ধি জুটল—ঈষৎ হেসে সে দানৰকৈ ৰল্ল—একটা কুকুর ধরে আন।

ষে ছকুম সে কাজ। দানব একটা কুকুর ধরে আনলে লোকটি বল্ল — দেখেছ, এর লেজটা কত বাঁকা এটা সোজা কর।

দানব কুকুরের বাঁকা লেজ সোজা করতে লাগল, কিন্ত সোজা হয় না। একবার টেনে ধরে আবার ছেড়ে দেয়। ছেড়ে দিলেই তা বাঁকা হয়ে যায়। যতবারই টেনে সোজা করল ছেড়ে দিলেই আবার যে বাঁকা সে বাঁকা। দানব সারা জীবন কুকুরের লেজ সোজা করতেই রইল। দানব দারা অন্যান্য সকল কাজ সম্পন্ন হল, কিন্তু কুকুলের লেজ সোজা হল না।

বেতার কেন্দ্রে বক্তা যা বলেন, প্রচারক যা প্রচার করেন, বেতার যন্ত্রটি অবিকল ভাবে তাদের শব্দের সঙ্গোর প্রতিশব্দ ও ধ্রনির উচ্চ প্রতিধ্বনি সম্পাদন করে মাত্র। কিন্তু বেতার যন্ত্রের আগন সভা, মৌলিকত্ব বা নৈতিকত্ব বলতে কিছুই নেই। বক্তার বক্তৃতায় প্রচারকের প্রচারণায় জড় যন্তের সর্ববিধ শক্তি বৃদ্ধি প্রসূত এবং সর্বদা বাহ্যিক। যে বিদ্যা বা পাণ্ডিত্য জীবনের সঙ্গে সম্পর্কহীন, তা অলীক নিচ্ফাল। যেহেতু এসব যান্ত্রিক ক্ষমতা ভানোভূত নহে। শান্তে দেখা যায় মানুষ মনোবিভানের সাধনায় দিব্য-দৃভিট,

দিবা-শ্চতি, পরচিত বিষয়ক জান, জাতিসার জান, নানা প্রব বিভতি ও আসজি ক্ষয়কর জান লাভ করতেন। তদারা পাথিব অপাথিব যখন যা দেখার প্রয়োজন, তখন তা দেখতেন। ই। করলে মনুষ্যলোক অতিক্রম করে স্থগের শুখুধ্বনি ও নরকের ক্রন্স শব্দ শুনতে পেতেন। অপরাপর লোক কখন কি ভাবছে, ভাবনার কারণ কি, উদ্দেশ্যই বা কিরাপ – চিন্তার সব বিষয় অবগং হতে পারতেন। বছজন সমক্ষে হঠাৎ আবিভাব, হঠাৎ তিরোভাব রুর্গ-মতা পাতালে গমনাপমন, চোখের পলকে চন্দ্রলোক সুর্যলোক পরিভ্রমণ, পক্ষীর ন্যায় আকাশে সঞ্চরণ অসংলগ্ন ভাবে প্রাকারের পার-গমন ও পর্বত অতিক্রম, জলে ডুব দেওয়ার ন্যায় মাটিতে ডুব দেওয়া, মাটিতে চলার ন্যায় অনাদ্র ভাবে জলের ওপর চলা ইত্যাদি এমন কি দেবলোক, ব্রহ্মলোক প্রস্ত মনোবিজানীগপের করায়ত্ব ছিল। মনোবিজ্ঞান প্রসত এসব অলৌকিক বিভ্তিও ছিল একাভ বাহ্যিক। আধ্যাত্মিক সাধনায় ছিল মান্ষের আধ্যাত্মিক সকল সখ সমুদ্ধির বিধান, মানব চরিল্লের উৎকর্ষের সাধনা। তাতে ছিল মানষের পরমানন্দ ও পরমা শান্তি বিহিত। তাতে মান্ষের মধ্যে ছিল না পারস্পরিক সন্দেহ, ভয় কিম্বা আতঞ্চ।

জগৎ অন্তনিহিত দিবিধ শক্তির প্রভাবে প্রতিনিয়ত নিয়ন্তিত হচ্ছে। যথা, মোহ ও অমোহ। মোহ জীব জগৎকে মুহামান করে রাখে। জগতের যথার্থ স্বরূপ জানতে দেয় না। অন্ধকার যেমন বস্তু নিচয়কে ঢেকে রাখে এবং চক্ষুর দৃণ্টি শক্তিকে বার্থ করে দেয়, তেমনি মোহ অন্তরের সম্যুক দৃণ্টিকে বার্থ করে দেয় এবং জগৎকে আচ্ছন করে রাখে, আসল বস্তুকে জানতে দেয় না। আভাবিক গতি স্থিতি পরিণ্ডির যথার্থ স্বভাবকে আচ্ছন করে রাখাও অ্স্রাভাবিক অবস্থা প্রদর্শন করা মোহের লক্ষণ। অন্যুপক্ষে সত্যের উপলব্দি ও বোধগম্য ক্ষমতা না থাকালেও উত্তে বুদ্ধি প্রসূত

যান্ত্রিক শন্তির উদ্ভাবন ও অপকৌশল সম্পাদানে মোহ অসীম ক্ষমতা-শালী। মানববৃদ্ধি সম্ভূত যত জড়শক্তি জগতে আঅবিকাশ লাভ করেছে সেওলির প্রায় সব কিছুই অন্ত নিহিত মোহেরই দশ্যমান অভিব্যক্তি। অঘটন-ঘটন পটিয়সী শক্তি ধারণ করে বলে ষত দুঃখ অশান্তির সৃষ্টি করে। লোভ ও দ্বেষ এই দ্বিবিধ মনোরতি এবং তৎ প্রভাবিত সঞ্জ কর্ম মোহমূলক। মোহ জীবের সহজাত. নিত্য সহচর ধর্ম। বিনা উদ্যমে, বিনা চেট্টা - যত্নে জীবের উপর প্রভাব সঞ্চারণে স্বতঃ প্ররন্ত। কিন্ত অমোহকে কঠোর সাধনায় উপল বিধ করতে হয়। সূর্য উদিত হলে যেমন অন্ধাকার তিরোহিত হয় ও জগতে আলোকচ্ছঠা বিচ্ছুরিত হয়ে জগতের দৃশামান সকল বস্তুকে দৃষ্টিগোচরে আনে তেমনি আমোহ মোহণী শক্তিকে পরাভত করে জগতের যথার্থ স্বভাব উদ্ঘাটিত কর।র উপযোগী শক্তি ধারণ করে এবং নাায় সত্য পথ উদ্ভাসিত করে জানালোক প্রদর্শন করে। জগতের অলীক স্বরূপকে প্রচহন থাকতে দেয় না। অমোহ বা জানের চাপে পড়ে মোহ বা অজ্ঞানতা আপন সম্ভাকে বিশ্ব দরবারে ব্যক্ত করতে বাধ্য হয়। অমোহের দীপ্তি গন্তীর, মাহাত্ম্য অতি দুরাহ। ইহা জাণীগণেরই জাতব্য, লব্য সত্য। ইহা সর্বসাধারণ্যে বহির্বিকাশ লাভ করে সদ্য প্রদফুটিত অনিন্দ্য সুন্দর কুসুমের ন্যায় এবং ব্যবহৃত হয় সরল সহজ রূপ ধারণ পূর্বক। ইহা মধু হতে ও মধুরতর। ইহা মনোমুগ্ধকর প্রাঞ্জল ভাষায় অতীব শান্তিকর সহচার্যে সর্বজন সমক্ষে যাবতীয় কর্তব্য সম্পাদন করে ৷ এতে কাম-ক্রোধ, হিংসা বিদ্বেষ, বিবাদ-বিরোধের লেশ মাত্র বিদ্যমান থাকে না। থাকে জগতের প্রতি আপনত্ব বোধ, অখণ্ড দৃষ্টি ও অপাথিব সখময় সমাবেশ। এই অমোহ সঞ্জাত বছবিধ গুণের শাখা-প্রশাখার মধ্যে এক রুহত্তর শাখা অদেষ, অহিংসাবা মৈত্রী করুণা। অহিংসা প্রতিষ্ঠা মানুষের জীবনে বৌদ্ধ ধর্মের এক শ্রেষ্ঠ অবদান। ইহা অবিনশ্বর ও অকৃত্রিম সুখ—শান্তি আহরণ করে।

#### ব্রহ্মবিহার সাধনা

মৈন্ত্রী, করুণা, মুদিতা ও উপেক্ষা এই চতুবিধ গুণ-ধর্মের নাম ব্রহ্মবিহার। ব্রহ্মবিহারের সাধারণ অর্থ শ্রেষ্ঠ জীবন উদযাপন। ব্রহ্মলাকবাসী ব্রহ্মাগণ জগদাসী অন্যান্য প্রাণীগণের প্রতি সর্বক্ষণ এরূপ ভাবে গুভেছা পোষণ করেন যে, জগতের সকল প্রাণী সুখী হোক, দুঃখ থেকে মুক্তি লাভ করুক, যথালক সম্পদরাশি পরিভাগে কেউ বঞ্চিত না হোক। সর্বপ্রাণী স্ব স্ব কর্মাধীন। ব্রহ্মা সদৃশ মনুষ্যালোকে যাঁরা মৈত্রী ভাবনার ব্রত প্রহণ করেন, যাঁরা অনুক্ষণ জগতের হিত কামনায় অভিরত, তাঁদেরকে ক্ষুদ্রানুক্ষ্ কীট পিগীলিকাকেও আত্মবৎ দর্শন করতে হয়। এমন কি, শয়নাবস্থায় যতক্ষণ পর্যন্ত জাগরিত থাকে, নিদ্রিত হয়ে না পড়ে, ততক্ষণ পর্যন্ত প্রাণীর প্রতি অসীম মৈত্রী ভাব পোষণ করতে হয়। এরুপে মৈত্রী ভাবনায় পরাজ্মুখ না হয়ে যাঁরা সর্বক্ষণ অনুশীলনে নিমগ্র থাকেন, তাঁরাই ব্রক্ষবিহারী নামে অভিহিত হন। তাঁদের এরূপ মহানুভব জীবন যাত্রাকে ব্রক্ষবিহার বলা হয়। তদ্ধেতৃ তথাগত বৃদ্ধ মৈত্রীসূত্রে বলেছেনঃ

মাথ্য ষথা নিয়ং পুতং আয়ুসা এক পুত্তমন্ত্রক্খে, এবামিন সক্ষভূতেসূ মানসন্তাব্যে অপরিমানং। মেতৃঞ্চ সক্ষ লোকন্মিং মানসন্তাব্যে অপরিমানং, উদ্ধং অধো চ তিবিষঞ্চ অসম্বাধং অবের মসপতং। তিট্ঠকরং নিসিলো বা স্যানো বা যাবতস্স বিগত মিদ্ধো, এতং সতিং অধিটঠেষ্যং ব্রহ্মমেতং বিহার মিধ্যাহ।

সুজ – নিপাত

মা যেমন আপন প্রাণ দিয়েও নিজের একমার সন্তানকে রক্ষা করেন, সেরূপ সকল প্রাণীর প্রতি অন্তরে অপরিমাণ দয়াভাব জন্মাবে।

ব্ৰহ্ম বিহায় ১২

উর্ধদিকে, অধাদিকে, গুডুদিকে, সমস্ত জগতের প্রতি বাধাশুনা, হিংস'শূনা, শত্রুতাশূনা মানসে অপরিমেয় দয়াভাব পোষণ করবে। কি দাঁড়াতে, কি চলতে, কি বস.ত, কি শুতে, যাবৎ নিপ্লিত হয়ে না পড়বে এই মৈন্নী ভাবনায় অধিকিঠত থাকবে। ইহাকেই বলে ব্রহ্ম বিহার। মানুষের কর্মশন্তি যেখানে আপনাকে আপনার আত্মীয় স্থজনকে, আপনার দলকে, দেশকে অতিক্রম করে যায়, সেখানেই মনুষাত্বের পূর্ণশক্তির বিকাশে পরম গৌরব লাভ করে। এই ব্রহ্ম বিহার বা মৈন্নী-করুণা-মুদিতা — উপেক্ষা সম্পর্কিত আলোচনাই এই পুসুকের প্রতিপাদ্য।

#### ষৈত্রী, যুদ্ধ ও আমিষাহার

মিদ্ ধাতু নিপান মিত্র শব্দের অর্থ—যিনি স্নেহ করেন, তিনি
মিত্র। মিত্রের প্রতি মিত্র যেই ভাব পোষণ করেন তা'ই নৈত্রী।
ইহা মানসিক প্রচণ্ডতা, রুক্ষতা ও কঠোরতা বর্জন করে। অহিতকর
বিষয় অবলম্বনে যেই দ্বেষ টৎপন হয়—তা সম্পূর্ণ ধ্বংস করে,
পূর্ণ চল্ডের ন্যায় সৌম্য ভাব ধারণ করে। যার প্রতি মৈত্রী পোষণ
করা যায়, তার প্রাণ বধ, সম্পত্তি হরণ, ব্যাভিচার সমর্থন, কিংবা
তার বিরুদ্ধে মিথ্যা, পরুষ, পিশুন বাক্যাদি ব্যবহার করার প্রবৃত্তি
থাকে না। মৈত্রীর আরেক প্রতিশব্দ অব্যাপদ। পরের হিত-সুধ্বের
বিপদাকাখা, পর দুংখ কামনা, পরানিষ্ট চিন্তাই ব্যাপাদ। নিজের
অনিষ্ট সাধিত হতো, প্রিয় ব্যক্তি বা বস্তর ক্ষতি সম্পাদিত হলে
অথবা অপ্রিয় ব্যক্তি বা বস্তর হিত-সুখ বিধানে এই ব্যাপাদ মনোবৃত্তি অন্তরে স্থান লাভ করে। এই ব্যাপাদ চিত্তে উৎপত্তিতে বাধাদান,
পরিত্যাগ ও ধ্বংস করার একমাত্র হাতিয়ার—মৈত্রী। এই জন্য মৈত্রীকে
অব্যাপ্তদ বল্পে পপ্তিভগণ ব্যাখ্যা করেছেন। অসুতর নিকায় প্রস্থে

নাহং ভিক্ধবে অঞ্ঞং এক ধন্মম্প সমনুপস্সামি যেন অনুপ্পলো বা ব্যাপাদে। নুপ্পজ্জতি, উপ্পলো বা ব্যাপাদে। পহীয়তি— যথামিদং ভিক্খবে মেডা চেতো বিমৃত্তি — 'হে ডিক্কুগণ! আমি অন্য একটি মনে রভিও দেখতে পাইনা হার প্রভাব অন্তরে স্থান লাভ করেল বাাপাদ ( অন্যের অহিত চিন্তা) কোন দিন অন্তরে উৎপল হতে পারে না বা উৎপল্ল হওয়ার সুযোগ লাভ করে না কিংবা উৎপন্ন ব্যাপাদ তৎমুহূর্তে অন্তহিত হয়ে যায়— সেই একমায় মনোর্ভি হচ্ছে— মৈত্রী। যা সর্বপ্রকার কলুষ হতে চিত্তকে বিমৃত্ত রাখে। ইহা আত্ম—পর উভয়ের হিত সাধনে পরম আত্মীয় তুলা। এই মৈত্রীর অপর নাম— অহিংসা। অহিংসায় পৃথিবীর কোন ধর্ম সম্পূদ্দায়ের মতভেদ নেই। তা সমস্ত ধর্মের মূল ভিত্তি ও প্রাণস্বরূপ। যারা ধর্ম মানে না, এমন কি, সমস্থ ধর্ম সম্পূদায়ের হারা উচ্ছেদকামী, এহেন মানব সংঘ্রেও যা মূলমন্ত—সেই মৈত্রীই এই গ্রন্থের বিষয়বস্ত । এখন এ ক্ষেত্রে কতেক আনুষ্সিক কথার অবতারণা করতে হয়।

এই মৈত্রী বা অহিংসা কিন্তু একেক যুগে একেক শাস্ত্রে একেক প্রস্থে বিভিন্ন রূপ ধারণ করেছে। শাস্ত্রের বিভিন্নতা বা কালের ব্যবধান হেতু শব্দগত অর্থের পার্থক্য না থাকলেও অহিংসার ছিল্ল ভার্ণপর্য ও স্থরুপের অসামঞ্জস্য আছে অনেক। কোন শাস্ত্রে স্থর্মীয় লোকের মধ্যে পরস্পর প্রত্যুভাবই অহিংসা কিন্তু ছিল্ল-পন্থী জনগণের সম্পূর্ক মনোভাব ও ব্যবহার সম্পূর্ণ স্বতন্ত্র। কোন শাস্ত্রে এই অহিংসা প্রতিবেশী বা মনুষ্য জাতির মধ্যে সীমাবদ্ধ। অজস্র নিরীহ প্রাণীর প্রাণ-হানিতে অহিংসা নীতির অঙ্গহানি আরোপিত হয় না। মহাভারতে অহিংসার অঞ্বস্ত্র-প্রশংসা বণিত হলেও তার স্বরূপ কিন্তু অন্য। তদানীভনে ব্যক্ষণা সমাজ অহিংসার আদর্শকে

স্বীকার করতেন, কিন্তু তার বাাখ্যা করতেন অন্যরকম:—
অহিংসা পরমো ধদ্মস্তথা হিংসা পরং তপঃ।
অহিংসা পরমং সত্যং যতো ধদ্মঃ প্রবর্ততে।।

অনুশাসন পকা ১১৫/২৫

অহিংসা পরম ধর্ম, অহিংসা পরম তপঃ, অহিংসা পরম সত্য যা হতে ধর্ম-জীবন প্রবতিত হয়। এই বহু প্রশংসিত অহিংসা শব্দের স্থান্য হচ্ছে—মাংস ভক্ষণ বিরতি। এই অহিংসা জীব-হত্যা, যঞ্জ বিরতি কিংবা যক্ত বিরোধী নহে।

অপ্রোক্ষিতং র্থা মাংসং বিধি-হীনং ন ভক্ষয়েও। মন্ত্রপূত না করে র্থা মাংস ভক্ষণ করা অবৈধ, এই মর্মে অন্য প্রস্থেও উল্লেখ আছে যে—

শ্রোক্ষিতং ভক্ষয়েন্ মাংসং।

মনুসংহিতা ৫/২৭

অর্থাৎ মন্তপৃত্ত মৎস্য মাংস ভক্ষণ করা বৈধ। বিধিনা বেদ দৃল্টেন তদ্ ভুজে;'হ ন দুষাতি। রভার্থে পশুবঃ স্পটা ইত্যাপি শ্রায়তে শুচিত।।

অমুশাসন প্র ১১৩/১৯

অন্য এক শ্লোকে অশ্বমেধ পুভৃতি হিংসাত্মক যজ্ঞ-বিরতির পক্ষে উৎসাহদান ও আমিষাহার বর্জনের পক্ষে শুরুত্ব আরোপ করে বলেছেন । "মাসে মাসে অশ্বমেধ যক্ত সম্পাদনের যে ফল, একমাত্র মাংসাহার ত্যাগ করলেই সে ফল পাওয়া যায়। কিন্তু যজার্থ উৎস্পীকৃত পুাণী হত্যাজনিত মাংস পুসাদে কোন পুকার হিংসা হয় না। ইহাই শুতি শাস্তের বিধান। ওধু এই বলেই শাস্তকার নিয়ম বিধানে ক্ষাভ্র হলেন নাঃ—

বীর্যোনোপাজিত । মাংসং যথা ভূজন্ ন দুষাতি, ততো রাজর্ষা সর্কে মৃগয়াং যাতি ভারত। নহি লিপাতি পাপেন ন চৈত্ৎ পাতকং বিদুঃ।।

অনুশাসন প্র

ব্ৰহ্ম বিহার ১৫

ক্ষরিয়ের পক্ষে মৃগয়া-লম্ধ আর্ণা পত্তর মাংস ভক্ষন অবৈধ নয়। কারণ, সমস্ত রাজা মহারাজাগণ মুগ্রায় গমন করেন। তাতে কোনরূপ পাপে লিম্ত হতে হয়না। ইহাও অহিংসার অন্তর্গত। রাজনীতিতে তখনকার রাজা মহারাজাগণ অহিংসা নীতির অনুসরণ করতেন বটে, কিন্তু উচ্চতম নৈতিক জ্ঞানের 'অভাবে, কিংবা রাজা শাসন কর্তব্যের দায়ে, হিংসা হত্যা যে করতেন না, তাও নহে। এমন কি, প্রানদণ্ড বিধানেও ইতন্তঃ করতেন না। আক্রমনাত্মক ও হিংসাত্মক যুদ্ধের পক্ষপাতী হলেও আত্মরক্ষা মলক যুদ্ধের সমর্থক ছিলেন। গীতায় অহিংসার আদুর্শ চারিত্র্য-নীতি হিসাবে বারবার উপদিষ্টও হয়েছে এবং যুদ্ধের উৎসাহ দানও তাতে রয়েছে। ঐতি-হাসিক দৃশ্টিতে কোন কোন পণ্ডিত যদিও বলেন যে বৈদিক যক্ত-বিধি অনুসারে যে প্রাণী হতা৷ অবশ্য কর্ত্তব্য তারই বিরোধিতা করার উদ্দেশ্যে বৌদ্ধ ধর্ম-নীতি অহিংসার এতখানি প্রাধান্য দিয়েছে। এরূপ উক্তির যথার্থতা সব**ক্ষেত্রে স্বীকার্য নহে। কারণ ধর্মনী**তি মানষের আধ্যাত্মিক প্রয়ে!জন সিদ্ধ করে। অহিংসা নীতি যখন আধা।আরু প্রয়োজন বোধ ত্যাগ করে বাহ্যিক কারণে বাবহাত হতে থাকে তখনই ইহা সামঞ্জসাহীন সীমাবদ্ধ রূপ ধারণ করে। ফলে, প্রাণের ধর্মপ্রাণের সঙ্গে সম্পর্ক হারিয়ে ফেলে। ভিন্ন বৃদ্ধির ভিন্ন প্রয়োজনে অপকৌশল সংযক্ত হয় মাত্র। বস্তুতঃ অহিংসা নীতিতে বিরোধ কিংবা পক্ষপাত সম্প্রকিত কোন ভাবই থাকতে পারে না। বদ্ধ প্রদর্শিত কোন নীতিই দেশ, কাল, জাতির সীমায় সীমিত নহে। কোন বস্থু, ব্যাক্তি বা সঙ্ঘকে উপলক্ষা করে উপদিত্ট হলেও তা জগতের প্রাণিগণের সার্বজনীন কল্যাণ সম্পর্কেই উপদিত্ট হয়েছে। যদি এরূপও ধারণা করা যায় যে, জগতের হিংসা হত্যার বিরোধিতা করার জন্য কিংবা ইহা নিবারণ উদ্দেশ্যে অহিংসার উপনবিধ, উপদেশ ও প্রচার করা হয়েছে। তাও সবৈধি সত্য নয়, বরং যথার্থ সতোর কিছুটা অপলাপ মাত্র। কারণ সবঁজ সবঁশজিধর অহিংসার মূর্ত প্রতীক যাঁরা ছিলেন, তাঁরা অতি উচ্চাঙ্গের নৈতিক বোধের প্রেরণাতেই নীতির পুচার পুতিষ্ঠা করে গিয়াছেন। কোন দেশ, কাল, পাত্রের বিশেষ পরিস্থিতি লক্ষ্য করে উপদেশ দিয়ে যান নি। পরিস্থিতি যা ছিল, এখনো তা আছে এবং ভবিষাতেও তাই থাকবে। বাজিগত বা সমাজগত ভাবে কে কার জন্য কি করতে পারে? মহাপুরুষগণ জগৎ প্রোড়া হিংসা হত্যার কি সমাধান করতে পেরেছেন। আগন আপন হিংসা বিদ্যেয় মূলক মনো প্রদোশিকার নিরসন করে অহিংসার পূর্ণাঙ্গ উপলব্ধি করেছেন এবং জগতের আদর্শের প্রতিষ্ঠা করে গিয়েছেন মাত্র। বাহ্যিক অনাায় অত্যাচারের প্রভাব বিশ্ব বিস্তৃত। একে জয় করার সাধ্য কার? তবে আপনার অন্তর শক্ত-শূন্য হলে জগৎ যে শক্ত-শূন্য হয়ে যায়.—এই আদেশ প্রদশ্ন করে আচার্য শান্তিদেব বলেছেন—

ভূমিং ছাদয়িভুং সকাং কুতশ্চম্ম ভবিষাতি, উপান চম্ম মালেন ছলা ভবতি মেদিণী।

বেংধিচর্য্যাবতার

সমগ্র জগৎ আচ্ছন্ন করার জনা একখানি চমখণ্ডের প্রয়োজন। কারণ, জগৎ ধূলিবালি, পাঁক-কাদা, পোঁজা-কণ্ঠকে পরিপূর্ণ। লোকের চলাফেরার অসুবিধা, তাই বলে এত বড় চম কি পাওয়া যাবে? তা পাওয়া কখনো সম্ভব নয়। কাজেই আপন উপাহন চমে জগতের যতটুকু অংশ আবৃত হয়়, এতেই মনে করতে হবে যে আমি সমগ্র জগণ আছ্ন করে ফেললাম। কবিগুরু রবীন্দ্রনাথের 'জুতা আবিস্কার' কবিতার মর্মেও আমরা অনুরূপ দৃষ্টান্ত দেখতে পাই। জগৎকে ধূলি-বালি শূন্য করা কোন উপায়েই সম্ভবপর নহে। যাতে ধূলি-বালি স্পশিত না হয়, পদ-য়ুগলে জুতা পরিহিত হলেই জগৎকে ধূলিবালি শূন্য করার উদ্দেশ্য সকল হয়। এতে এই প্রতীতি জেনে যে

অহিংসাদি ধর্ম বাহি।ক কারণে প্রচারিত হয়নি, হয়েছে আধ্যাত্মিক প্রিয়াজনে আপন ওপবলে আভান্তরীন সকল শক্ত নিহত হলেই বহিঃজগৎ শক্ত শূন। হয়। যেহেতু অভঃশক্তুতাই বহিঃশক্তুতা সৃষ্টি করে। এতে এই যুক্তিও বড় সঙ্গত যে, বহিঃশক্তুতা অপেক্ষা আপনার জীবনে অভঃশক্তা অধিকতর মারাত্মক। নিজেই নিজের বড় শক্ত। এখানেই ধর্মের বড় সার্থকতা।

তথাগত বুদ্ধ যুদ্ধ সম্পকিত কোনরাপ উপদেশ কাকেও লক্ষ্য করে দিয়েছেন কিনা এখানে তার সামান্য আলোচনা করব। পালি প্রছের সবল্লই দেখা যায় বিবাদ, কলহ ও যুদ্ধ বিপ্রহের কুফল বর্ণনা। অন্ততঃ আত্মরক্ষা মূলক যুদ্ধের প্রেরণা বা ইঙ্গিত প্রদান সমপ্র লিপিটক শান্তে কোথাও দৃশ্ট হয় না। কোশল রাজ প্রসেনজিৎ ও অজাতশ্ক্রর মধ্যে কাশীগ্রাম নিয়ে বিবাদমান ঘটনা উপলক্ষে ভিক্ষু-দিগকে উদ্দেশ্য করে বলেছেন ঃ—

জয়ং বেরং পসবতি দুক্খং সৈতি পরাজিতো, উপসত্তো সুখং সেতি হিছা জয়— পরাজয়ং।

ধম্মপদ

জয় শত্রতার সৃষ্টি করে। অপরকে পরাজিত করলে শত্রতা বৃদ্ধি
পায়। পরাজিত বাজি ক্ষোভে দুঃখে ম্রিয়মান হয়। জয়-পরাজয়
পরিতাাগী উভয় অবস্থার মধা-পস্থীই পরম সুখী। রোহিনী নদীর
জল সেচন নিয়ে শাক্য ও কোলীয় রাজাদের মধ্যে বিরোধ ক্রমশঃ
বৃদ্ধি পেয়ে যুদ্ধে রূপায়িত হওয়ায় যুদ্ধের নিয়সন কলে কর্মণাঘন
বৃদ্ধ সংগ্রাম স্থলে উপস্থিত হলে বিবাদমান উভয়পক্ষের মাঝখানে
সমাসীন হলেন এবং বহু উপদেশে যুদ্ধাম্মত উভয় সেনা বাহিনীকে
শান্ত ও সংযত করলেন। যুদ্ধ বারণ করলেন। বারংবার উচ্চারণ

কলহসিমং হি অস্পাদো নাম নপ্তি.

ব্ৰহ্ম বিহার ১৮

যদ্ধ-বিগ্রহে, কলহ বিরোধে শান্তি **মিট**। ইহা**ি** বড়ই অশ্যন্তি ও অনর্থকর। অজাতশত্র কর্তৃকি আক্রান্ত হওয়ার প্রাক্কালে বৈশালীর বুজি-সঙ্ঘ সম্পর্কে তথাগত মগধের প্রধান মন্ত্রী বর্যকার কত'ক বহ প্রশ্ন জিক্তাসিত হলেন বটে; কিন্তু কোন প্রশ্নের জবাষ দিলেন না। এ সম্পর্কে আনন্দ স্থবিরের নিকট যে মন্তব্য করে-ছিলেন, তাতে রুজি রাজ্যের ঐকা, শ্থালা. গণতস্তু ও নীতির প্রাধান্যই প্রকটিত হয়েছে। এতে যদ্ধের জনা প্রেরণা বা ইঙ্গিত আদৌ প্রকাশ পায়নি । হদ্ধসম্পকিত প্রশ্ন জিজাসিত হয়ে তথাগত বয় কার ব্রাহ্মণের সাথে আলোচনা কর।ও সমীচীন মনে করেননি। যেহেতু এ জাতীয় আলোচনা শাস্ত্রে ধর্ম-বিণয় বিরোধী বলে উল্লেখ আছে। নচেৎ এতবড বিখ্যাত রাজ্যের একজন প্রধান মন্ত্রীর সাথে আলোচনা না করার যক্তিসঙ্গত কোন কারণ ছিল না। পরে তিনি আনন্দ স্থবিরকে জিজেস করে জানতে চেয়েছেন যে তথা-গত কতুকি প্রদত্ত উপদেশ তখনো রুজি রাজ্যে প্রতিপালিত হচ্ছিল কিনা ? আনন্দ স্থবিরের জ্বাবে তিনি মণ্ডবা করলেন যে ষ্ডদিন বৃদ্ধি-সভঘ ঐসব নিয়ম শৃখুলা মেনে চলবে, ততদিন তাদের বৃদ্ধি-বৈপল্য বাতিত পরিহানি ঘটবে না। কোন কোন পণ্ডিত বলেন 'বৃদ্ধ যুদ্ধের নিন্দা কংরন নি কিংবা আ।আরক্ষা-মূলক যুদ্ধের সমর্থন করতেন'—এ সকল উন্তি আদৌ সত্য নয়। পর্বে উল্লেখিত পালি শ্রোকে ও ছব্রে যুদ্ধের নিন্দাস্চিত নাহয়ে কি প্রশংসা বা প্রেরণা পেয়েছে ? অাত্মরক্ষা-মূলক প্রতিরোধ —রাজনীতি বা সমাজনীতির দিক দিয়ে অপরাধ সিদ্ধান্ত না হলেও অহিংসার সূক্ষ বিচারে বিরোধ, বিদ্বেষ ও হিংসাই প্রতিপন্ন হয়।

হিন্স্ ধাতু নিল্পল্ল হিংসা শব্দের অথ ঈর্ষা, দেষ, ক্ষতি, অপকার, পরানিল্ট-সাধন প্রবৃত্তি, হত্যা, বধ ইত্যাদি। আক্রমণ কারীর যেই মনোর্তি সাধারণতং আক্রান্ত ব্যক্তির সেই মনোর্তিই

উৎপন্ন হয়। জিতেন্দ্রিয় প্রশ্ব হাড়া আক্রান্ত ব্যক্তি আক্রমণকারী প্রতি মৈত্রী বা অহিংসা পোষণ সম্ভবপর নহে। সিদ্ধ পরুষকে হত্যা কারীর প্রতিও করুণা পোষণ করতে দেখা গিয়েছে। সূতরাং যুদ্ধ-ৰিগ্ৰহ আত্মরক্ষা মলকই হোক কিংবা প্রতিরোধ মূলকই হোক, অহিংস। সহযোগে অসম্ভব। দেষচিত উৎপাদনই হিংসা। দেষচিত উৎপাদন মনষ্য জীবনে বড় অপকার বলে শাস্ত্রে বণিত হয়েছে। সাধনার প্রভাবে যাঁদের দেষ-চিত্ত সমলে উৎপাটিত, আক্রান্ত হলেও তাঁদের দ্বেষ-চিত্ত উৎপন্ন কে।থা থেকে হবে ? ইহা অতি মানবতার নিদর্শন। মহা-মোদগগ্লায়ন ও যীওক্তেটর জীবন ইহার প্রকৃত দৃত্টাভ স্থল। হিংসার চরম অবস্থা-বধ, হত্যা, চিত্তের স্ক্ষাত্ম বিচারে দৈহিক ও মানসিক পঞ্চবিধ অঙ্গক্রিয়া সম্পন্ন হলে প্রাণী হত্যায় পরিণত হয়। পাঁচ অঙ্গের এক অঙ্গ যদি অসম্পন্ন থাকে, তা হরে প্রাণীহত্যা হলেও তার জন্য দায়ী হয় না। এমন সব ক্ষুদ্রানুক্ষুদ্র প্রাণী আছে, যারা রুহত্তর অঙ্গ বিশিষ্ট প্রাণীর অঙ্গ সঞ্চালনে অলক্ষো আঘাত প্রাণ্ড হলে মরে যায়। এক্ষেরে প্রাণী জীবন নাশ প্রাণ্ড হলেও পঞ্চাঙ্গের পরিপূর্ণতার অভাব বলে যৎ কতুক প্রাণী নিহত হল, সে হত্যার জন্য দায়ী হয় ना। शकाजः

পাণো ভবে পাণ সঞ্ঞী বধক চিত্ত মুপক্সমো, তেন জীবিত নাসো চ অঙ্গা পঞ্চ বধসসিমে।

সংখ্য রস্থাকর

- ১। হত্যার যোগ্য প্রাণী হণয়া চাই।
- ২। হত্যাকারীর মনে প্রাণী বলে ধারণা হওয়া চাই।
- ৩। বধ করার চেতনা উৎপন্ন হওয়া চাই।
- ৪। তদানুসারে বধের প্রচেষ্টায় উপক্রম বা আঘাত হানা চাই।
- ৫। সেই আঘাতে প্রাণীর মৃত্যু হওয়া চাই।
- এই পাঁচ অঙ্গ সম্মিলিত হলেই পু।ণী হত্যা কাৰ্য্য সম্পাদিত

হয় শুধু মানসিক হিংসা দ্বারা প্রাণী হত্যা যেমন হয় না, তেমনি মানসিক হিংসা দ্বারা মাংস ভক্ষণও হয় না। এদিক দিয়ে বিচার করলে বুঝা যায়,—হত্যাকারী ব্যতীত অন্য কেহ দায়ী হয় না। য়ত্র তত্র মানুষের প্রশ্নঃ—আমিষহারী লোক কিরপে অহিংসা পহী হতে পারে? তাদের ধারণা হত্যাকারীর ন্যায় মাংস-ক্রেতা, মাংস-ভোজাও মাংস-বাহক সবাই হিংসার জন্য সমভাবে দায়ী। তজ্জন্য যতসব প্রশ্ন আরু তর্ক-বিতর্ক। তথাকথিত মাংস ভক্ষণ বিরতি মূলক যে অহিংস নীতির কথা শাস্ত্রে আছে সেই সংক্ষার বলে এই সকল পুশ্নের উত্থাপন হয়ে থাকে। রাজা অজাত-শক্রর রাজত্ব কালে দেবদত্ত পাঁচটি প্রভাব নিয়ে বুদ্ধ সকাশে উপস্থিত হলেন। তখন তথাগত বুদ্ধ রাজগৃহে অবস্থান করছিলেন। তণমধ্যে একটি পুস্তাব হল এই:—

সাধু ভত্তে. ভিক্ৠু যাবজীবং মচ্ছ— মংসং ন খাদেয়াং. যো খাদেয়া বজুং নং ফুসেয়াতি।

"আচ্ছা পুডো! আপনি অনুজা পুদান করুন, ভিক্কুগণ যাবজ্জীবন মাছ মাংস জক্ষন করবে না। যে জক্ষণ করবে তাকে অপরাধী হতে হবে।" এই নীতি নির্ধারণ করে অনুরোধ করলে ভগবান তথাগত এই পুস্তাব সমর্থন করলেন না। আমিষ বা নিরামিষ ভোজনের জন্যে তিনি কাকেও বাধ্য করেননি। মানুষের আহার, দেশ. কাল, পারিপায়িক অবস্থা, পারিবারিক সংক্ষার ও ব্যক্তিগত রুচির উপর নির্ভর। অহিংসায় সার্বজনীন ধর্ম, দেশ, কাল ও পাত্রের গণ্ডীর মধ্যে সীমাবদ্ধ নহে। ইহা নিজ্য নবাকারে গতিশীল। ভগবান তথাগত জীবক স্ত্রে বলেছেন,

দিট্ঠং সুতং পরিসঙ্কিতং মচ্ছ মংসং ন খাদেয়া, অদিট্ঠং অসুতং অপরিসঙ্কিতং তিকোটিক পরিসুদ্ধং মচ্ছ মংসং খাদে তবাং।

অসুতর নিকায়।

দৃষ্ট, শুনত ও পরিশক্ষিত মচহ মাংস অপরিভোগ্য। অদৃষ্ট, অশুনত

বন্ধ বিহার ২১

অপরিশক্ষিত — এই তিবিধ আকারে দোষ মুক্ত মাছ মাংস পরিভোগা বিদি দেখা যায় বা শুনা যায় যে আমার জন্যে প্রাণীহত্যা করে। কিয়া আমাকে উপলক্ষ করে প্রাণীহত্যা করে এই মাছ মাংসের ব্যবস্হা করা হয়েছে — যদি এর সি সংশয় উৎপন্ন হয়, তবে সেক্ষেরে মাছ মাংস ভোজন না করাই বিধেয়। আর যদি দর্শন প্রবণের গোচরাতীত হয় কিয়া সংশয়ের যুক্তি সঙ্গত অবকাশ ন থাকে, তা হলে এই স্হলে ইচ্ছুকের পক্ষে মাছ মাংস ভোজন অবিধেয় নহে। বস্তুতঃ অহিংসা ভীবিত প্রাণীর প্রতি, মৃত বা মাংসের প্রতি নহে। হত্যার বিরুদ্ধেই বৌদ্ধধর্মের অভিযান, আহারের বিরুদ্ধেন নয়।

অহিংসা ও আমিষের মধ্যে সামঞ্জস্পূণ সঙ্গতি বিধান সাধারণ বৃদ্ধির পক্ষে দুঃসাধ্য। চিন্তার বিষয় হচ্ছে জীবে ও মাংসে পার্থক্য কিরূপ? তৎসম্পর্কে বৃদ্ধি-বাদীর বিচার বৃদ্ধি যথেল্ঠ। অঙ্গুত্তর নিকায়ে উক্ত হয়েছে—

পাণাতিপাতে অভণা সম্পযুঙো হোতি, পরং, সমাদপেতি, সমনুঞ্ঞো হোতি, বলং ভাসতি।

অঙ্গুতর নিকায়।

সাধারণতঃ চার প্রকারে হত্যার জন্য দায়ী হয়প্রাণী। হত্যায় বয়ং নিযুক্ত হয়, পরকে নিয়োগ করে, হত্যার সমর্থন করে এবং হত্যার প্রশংসা করে ক্রেতা ও জোল্ভা উল্ভ চার প্রকারে সংশ্লিষ্ট না হয়েও বাবা কর্ত্তা সম্পাদন করতে পারে। যদি কেহ প্রোক্ত কারণের মধ্যে যে কোনটিতে সংশ্লিষ্ট হয়ে পড়ে, তবে সে নিমিল্ড কর্মের ভাগী হবে। নচেৎ মাছ মাংসজোজী মান্ত্রই নিমিল্ড কর্মের ভাগী এরূপ আরোগ করা অবান্তর ও অযৌক্তিক। সাধারণ যুক্তিতেও বলা যায় যে, যার কায়-মনো-বাক্যের সঙ্গে বধ ক্রিয়ার কোনরূপ সম্পর্ক না থাকে, সেই সম্পূর্ণ অপরিক্তাত বান্তির হিংসা

কিরাপে হবে এবং বধের জন্য সে দায়ীও বা হবে কেন? সাধা-বণতঃ ভোজন কৃত্য লোভের দারা সম্পন্ন ৷ হত্যাক্রিয়া কিন্তু লোভ চিত্তের নহে। ইহা সম্পূর্ণ দেষমূলক চিত্তের কার্য। বধ চেতনায় লোভ মনে।বৃত্তি থাকতে পারে না। লোভ উপলক্ষ্য (উপ-নিস্সয় পচ্ছয় ) রূপে প্রাপর চিতক্ষণে বিদ্যমান থাকতে পারে। সত্রাং হিংসা হত্যা নাকরেও আমিষ ভোজন করা যায়। পক্ষান্তরে ভোজন না করেও হিংসার জনো দায়ী হতে পারে। পাহাড়ের ধারে শুসা-ক্ষেত্র বন্য বরাহ বরাবর শস। নতট করে। একদা মালিক ফাঁদ শক্র নিধন করল। মালিক ছিল মুসলমান। ইসলামে বরাহ মাংস নিষিদ্ধ। তাই মৃত বরাহ বন্ধকে দিয়ে দিল। বন্ধ যথেষ্ট পরিমাণ মাংস নিজে রেখে তার অনঃ বন্ধু বান্ধবের মধ্যে বিতরণ করল এবং অবশিষ্ট মাংস বাজারে বিক্রয় করল এক্ষেত্রে হিংসা জনিত অপরাধ কার হল ? মাতাপিতা নিরামিষাশী, কিল স্লেহ-পৃতিম প্র মাছ মাংসাহারে উৎসাহী। তজ্জনা সর্বপুকার আয়োজন পত্রের তৃষ্টিত মিটানোম্ম জন্য করে থাকে। নির্বোধ প্রের আহারেই আমোদ। প্রাপর সে কিছু জানে না। এক্ষেত্রে অপরাধ কি নিরামিষ।শী মাতা-পিতার— না— আমিষ ভোজী প্রের ? মহাত্মা পান্ধীর জীবন বধের সঙ্গে নাথুরামের সম্পর্ক প্রতাক্ষ আর ষড়যন্ত্রকারী-গণের সম্পক অপুত্যক্ষ। কিন্তু সংশ্লিষ্ট সকলে সমান দায়ী। অতঃপর ভারতের প্রধানমন্ত্রী পণ্ডিত জওহর লাল নেহেরু পুড়তি তার অন্ত্যেপ্টিক্রিয়া সম্পাদন করলেন কিন্তু জীবন বধের দায়িত্বে কোন পুন্নই উঠল না।

পুকৃত পুস্তাবে পুাণী হিংসা বিরতিই পুকৃত অহিংসা। হিংসা বিরতি উৎপাদনের জন্য মানুষকে মানসিক কঠোর সংগ্রাম করতে হয়। নিতা নীরব ষুদ্ধে নিরত থাকতে হয়। হিংসা হত্যা করার চেয়ে না করাই যে বিরাট মানসিক শক্তির পরিচয়। বিরতিকে

সাধারণতঃ আমরা কাজ বলে জানিনা। কারণ এটার বহিবিকাশ বিরল। হিংসা হত্যা অতি অনায়াসে কার-বাক্যে রূপান্ডরিত হয়ে লোক চক্ষুর গোচরে আসে কিন্ত হিংসা বিরতির পূর্ণদীণিত ও অসীম শক্তি অন্তরেই নিহিত এবং সর্বোতভাবে ভণ্ত থাকে। তথাগতের আধ্যাত্মিক সাধনার মধ্যেই এই অহিংসা বা মৈত্রী-করুণা পূর্ণত্ব লাভ করে মূতিমান হয়েছে। জগতের প্রতি তার মৈত্রী-করুণার প্রভূত প্রাচুর্য জ্লভারাক্রান্ত নিবিদ্দ মেঘের মত সর্ব লোকের উপর নিবিশেষে বৃষ্ঠিত ইয়েছে।

# সাধনার অন্তরায় ও অনুকৃদ পরিবেশ

এখন দেখা যাক কিরূপে ব্রহ্ম-বিহার ভাবনা করতে হয়। এটার পুণালীই বা কিরূপ? পূর্বকৃত্যই বা কি-? আনুকূল্য ও পুতিকৃল্যই বাকি?

পুথমতঃ ভাবনাভিলাষীকে উত্তমরূপে পর্যবেক্ষণ করতে হবে যে তাঁর জীবনের ভাবনাময় অগ্রগতির পথে বিরুদ্ধ ধর্মের পুভাব আছে কিনা। বিরুদ্ধ ধর্মের প্রভাব বলতে শাস্ত্রোক্ত পাঁচ প্রকার অন্তরায়কর ধর্মকেই বুঝতে হবে। সংক্ষেপতঃ— অন্তরায় পাঁচ প্রকার—ক্রেশাভরায়, বিপাকান্তরায়, কর্মাভরায়, অক্তাতিক্রান্তরায়, ও উপবাদান্তরায়। লোভ, দ্বেম, মোহ, মান, দৃচ্টি, সন্দেহ, স্ত্যান, ঔদ্ধত্য, অহুী, (লজ্জাহীনভা) ও অপত্রপ (ভয়হীনতা) এই দশবিধ ক্লেশ থেকে উৎপন্ন হয় বলে অহেতুকদ্চিট, অক্রিয়াদ্চিট ও নান্তিক দৃচ্টির নাম ক্লেশান্তরায়। অন্তরের ক্লেশের প্রাবল্যহেতু মানুষ মনে করে এজগতে স্থাবর-জঙ্গম, সম্পদ, যতপ্রাণী, চন্দ্র, সূর্য, প্রহ-নক্ষ্মাদি জাগতিক সর্ব পদার্থের স্থিটির মূলে কোন হেতু নেই, প্রত্যয় নেই।

কোন ইচ্ছাময়ের ইচ্ছাশজিতেই সর্ব পদার্থের স্থিট ও বিলয় ঘটে থাকে। হেতু এবং প্রতায় সম্প:ক অবিশ্বাস সূচক ধারণাকে অহেতুক দৃষ্টি বলে। মানুষ মনে করে—এজগতে দান, শীল ও ভাবনা বলতে কোনরাপ কুশল কর্ম কিয়া প্রাণী হিংসা, চুরি, বাজিচার, মিথাা, নেশাপান বলতে কোনরাপ অকুশল কর্ম নেই। কুশলাকুশল কর্মের ফল বলতে কিছু নেই। যা কিছু করা যায়—করার সঙ্গে সঞ্জে সব কিছু নিংশেষ হয়ে যায়। সংক্ষেপে—কর্ম ও ফলে অবিশ্বাস সূচক এরাপ ধারণাকে অক্রিয় দৃষ্টি বলে। মানুষ মনে করে, ইহজন্মে কুশলাকুশল কর্ম করা হলেও ভবিষ্যাৎ জন্মে সেওলির কোন বিপাক ফলবে না। অত্যীত কর্মের কোনরাপ ফল বর্তমান জন্মে সংক্রামিত হয় না অর্থাৎ অত্যীত অনাগত জন্মে অবিশ্বাস সূচক ধারণাকে নাস্তিক দৃষ্টি বলে। ক্রেণের অতিরিক্ত তারণায় মানুষের অন্তরে এরাপ ধারণা জন্ম।

অকুশন অহেতুক বিপাক ''উপেক্ষা সহগত সভতীরণ চিত্ত''।
কুশল অহেতুক বিপাক—''উপেক্ষা সহগত সভরীণ চিত্ত' এবং
কামাবচর শোভন চিতের চার প্রকার জান বিশ্রযুক্ত দ্বি-হেতুক বিপাক
চিত্ত,—এই ছয় প্রকার বিপাক চিতের অন্যতম চিতে যাদের জন্ম —
তাদের পক্ষে ইহ জীবনে উন্নত জান বা মার্গফল লাভ সভ্তপর নহে
বলে তারা বিপাকাতরায়।

মাতৃহত্যা, পিতৃহত্যা, অহঁৎহত্যা, দ্বেষ চিত্তে বুদ্ধের দেহ হতে রক্তপাত ও সংঘত্তেদ—এই সকল কর্ম-স্থপ-মোক্ষের বিশ্ব বলে তারা কর্মান্তরায়। বিনয় শাস্ত্রে ভিক্ষু-ভিক্ষুনীর জন্য আদেশ-নিষেধ সূচক যে সকল নীতি উদ্ধৃত আছে,—তা লঙ্ঘন করাকে অভঃতিক্রমান্তরায় বলে। মাতা-পিতা, আচার্য-উপাধ্যায়, ভক্তস্থানীয় শীলবান ধামিক লোকের প্রতি বিশেষ করে আর্থ পুরুষের প্রতি নিন্দা, অপবাদ করা

উপবাদাশ্তরায় । এই সবল কর্ম সাধনার বিশ্ব হারপ । যার জীবনে আন্তরায়কর কর্মের প্রভাব নিহিত আছে তার সাধন পথে প্রগতি আসন্তব । এই জনা তারা অন্তরায় বা আবরণ নামে অবিহিত । ভাবনা প্রয়াসীর জীবন এসকল অশ্তরায় থেকে সম্পূণরূপে গুদ্ধ মুক্ত কিনা তা লক্ষ্য করার বিষয় । অশ্তরায়গ্রস্ত হলে সাধন পথে অগ্রগতি পদে পদে ব্যাহত হয় । পক্ষাশ্তরে সর্ববিধ অশ্তরায় মুক্ত হয়ে ভাবনা-ব্রত গ্রহণ বিধেয় ৷ তাতে অনায়াসে সাফল্য লাভের সমাধিক সম্ভবনা । আর প্রতিকার সাপেক্ষ অন্তরায় গুলোকে পূবেই সংশোধন করে নিতে হয়ে ৷ প্রতিকারাতীত অন্তরায় থাকলে, সকল প্রচেটা সর্বতোভাবে বার্থ হবে ৷ কাজেই উদ্দেশ্যের সাফল্য লাভের পক্ষে সকলিদিকে আনুকুল্য বিবেচনার পর ব্রত গ্রহণ বাঞ্বীয় ৷

সাধনা ব্রত গ্রহণকারীকে পূর্ব করণীয় রাপে লক্ষ্য করতে হবে যে তিনি কতদুর দক্ষ. সরল, অকুটিল, অনুগত, বিনয়ী ও নিরভিন্মানী। কারণ মানুষ যদি বিচক্ষণ হন, তবেই তিনি সরল থাকতে পারে। দক্ষতাপূর্ণ সরলতার মধ্যেই সকল শক্তি নিহিত থাকে। কুটিলতার মধ্যে সারল্যের পরিচয় যেমন থাকে না তেমনি দক্ষতার পরিচয়ও থাকে না। এসব ওপের সাথে সংযুক্ত থাকতে হয় আনু-গতোর। মাতাপিতা, আচার্য-উপাধ্যায় ও নিয়ম-শৃত্মলা সকল ক্ষেত্রেই আনুগত্য মহোপকারী। অবাধাতার নাায় এত বড় অভিশাপ, বাধ্যভার ন্যায় এতবড় সৌভাগ্য মানুষের জীবনে আর হয় না। অনুগত হলেই তারমধ্যে থাকে বিনয়,—নদ্রতা, থাকে নিরভিমানতা। তার অন্তরে শ্রেচ ধনের ন্যায় সন্তোষ পরম ধনকৈ রক্ষ্ম। করতে হয়। যদি অনোর পোষা হন তাকে ভরণ পোষণ করতে দায়কগথের যাতে কোনরাপ বেপ পেতে না হয় দেদিকেও লক্ষ্য রাখা দরকার। বছ কম বাস্ততা ও ভাবনার পক্ষে ওভ নহে। মানসিক উবিশ্ব-

তার জনা সাধনায় মন একাগ্র হয়ে উঠতে পারে না, কাজেই নানা কর্মের বাস্তা থেকে মুক্ত থাকতে হবে। লাভ সৎকারের আকাশ্বায় ভাবনার অন্তরায় হয়। সেজনা সবদা অল্প লাভে সভতট থাকতে হবে ভাবনাকারী সর্বদাশাভ-শ্বভাব, বুদ্ধিনান, মিতভাষী হবেন। গৃহস্ত দায়কগণের প্রতি অনাসক্ত ভাবে জীবন যাপন করবেন। কায়-নমনো-বাক্যে এমন কোন আচরণ করবেন না যাতে অপরাপর বিভাপুক্তমেরা নিন্দা করতে পারেন।

শারীরিক মানসিক স্বাচ্ছান্দ্যের সহিত যোগ সাধককে আহারাদি কৃত। সমাপন করে জন-মানব-শ্না স্থানে সুখাসনে উপবেশন করতে হবে। কাম, ক্রোধ, হিংসা - বিদ্বেষের নানাবিধ কুফল দুঃখপুর্ণ পরিণতি চিন্তা করতে হবে। আবার ক্ষমা, মৈত্রী করেণার অপরি-সীম গুণ মাহাত্ম্য সমরণ করতে হবে। অতঃপর **চীতি প্র**মোদি<del>ত</del> চিত্তে আরো হক্ক। কংতে হবে যে সম্যক সমুদ্ধ; প্রত্যেক বুদ্ধ ও অনুবুরগণ সাধনা পুভাবেই সংসার দুঃখের অবসান ঘটাতে ও প্রমা শান্তি লাভ করতে সক্ষম হয়েছেন। ''আমি আজ যে করুণাঘন মহাপুরুষগণের পদার অনুসরণ করে সাধন-সমরে অবতীর্ণ হব। সেই তথাগতগণের অসীম শান্তি, অপার মৈত্রী-করুণা অনুত গুণা-বলী এরাপ সাধনা পুভাবেই অজিত হয়েছিল। ধ্যান, ভান, পরমা শান্তি নির্ত্তি লাভের একমার পছা-এই সাধনা। `জীবন দুঃখের অবসান ঘটাবার জনাই আজে আমি চরম সুখের সন্ধানে চলছি। আমার এ যাত্রা কিছুতেই ষেন ব্যাহত না হয়।" এরাপ উচ্চ চিন্তা ধারার প্রাধানা চিত্ত চাঞ্চলা যখন দূরীভূত হবে এবং চি্ত সামাভাব প্রাণ্ড হবে তৃখন সুচিন্তিত নিয়মতান্ত্রিক বিধানে অগ্রসর হতে হবে। সক্রিয় ভাবে ব্রতোদ্যাপন আরম্ভ করার পূর্বে লক্ষ্য করার অপ্রি-হার্য আরেক বিষয় হচ্ছে ব্যক্তি বিশিষ্টতা ও ব্যক্তিভেন।

## মৈত্রী সাধনার উপলক্ষ্য ব্যক্তিবর্গ

সাংসারিক সম্প:র্ক প্রাণীগণ চার শ্রেণীতে : — বিভক্ত প্রিয়, অপ্রিয়, মধ্যস্থ ও শক্র। এই চতুবিধ ব্যক্তির প্রতি প্রথমত: ভাবনা পোহণ অবিধেয়। সাধারণতঃ মান্স আ্র-প্রায়ণ আ্র-স্বস্থ। নিজের প্রতি যে প্রেম, প্রীতি অপরের প্রতি তা থাকা সম্ভবপর নহে। আজন্ম কাল পোষিত স্বার্থপরতা প্রার্থে হঠাৎ বিস্জন দেওয়া অতীব কণ্ট সাধ্য। জগতের প্রতি গুভেচ্ছা প্রনোদিত চিত্তে মৈগ্রী করণার অনুশীলন করতে গেলে দেখা যায়—প্রিয়জনের দর্শনে, প্রিয় জনের বাক্য শ্রবণে মানসপটে আনন্দে ভরে উঠে। আনন্দের আতি-শ্যো উন্মাদনার স্তিট হয়। ঐদিকে প্রিয়কে মধ্যস্ত গেলেও মনে বড় কণ্ট বোধ হয়। প্রিয় বাজি অপিয় কিয়া শক্র ভাবাপর হয়ে দাঁড়ালেও দুঃখের অন্ত থাকে না। অপ্রিয়র পুতি পীতি জন্মান, মৈত্রী পোষণ আরেক দুঃসাধ্য ব্যাপার। অপিয়কে পিয় করতে সাতিশয় শ্রান্তি আসে, প্রাণে মানতে চায় না। মধাস্থকে সহসা প্রিয় করতে গেলেও অসহা বোধ হয়। আবার শত্রর স্মৃতি অন্ধাবন মাত্রই অল্ডরে দ্বেষের স্থিট হয়। পুচণ্ড কোধের সঞ্চার হয়। মননশীলতার দিক দিয়ে এই সব ব্যাপার অত জটির সমস্যা। সতরাং এই চার প্রকার বাত্তিকে উপলক্ষ করে প্রথমতঃ মৈত্রী ভাবনা করতে নেই। আর জিল বিপরীতের পুতি মৈত্রী ভাবনা নিতান্ত অনচিত। কারণ জনৈক আসঙ্গ প্রিয় অমাত্য-পুত্র কুলোপদেট্টা ভিক্ষকে জিভেদ করে নিজেন যে প্রিয় বান্তিকে উপলক্ষ্য করে মৈত্রী ভাবনা করা উচিত। স্ত্রৈণ অমাতা-পত্র মনে করলেন এ জগতে একমাত্র স্ত্রী-ই প্রিয়। কাজেই আপন স্ত্রীকে লক্ষা করে ভাবনা করলেই তো হয়। এই চিন্তা করে স্ত্রীর সমৃতি অনসরণে মৈত্রী ভাবনা তারু করলেন। ভাবনা যত গার হতে লাগল, স্ত্রীর সমৃতি

তত হাদয় পটে গভীর হতে গভীরতর হতে আরম্ভ করল। এভাবে ভাবনা করতে করতে স্থীকে স্বয়ং সাফাৎ পেতে ইচ্ছে করলেন, কিন্তু পেলেন না। তিনি ছিলেন একটি আবি কামরায় উপবিদ্টা দার গমনের অভিপামে ঘর থেকে বের হওয়ার জন্য উদাত হয়েও দরজা ঠিক করতে পারলেন না। অবশেষে দেওয়াল ভেংক বের হবেন বলে সারায়াত্রি অনক্ষদেবের সহিত সংগ্রামে রত রলেন। সূতরাং লিক বিপরীতের পুতি ভাবনা করলেও সীমাবদ্ধ থাকতে হবে। নচেৎ দুরারোগা ব্যাধির স্থিটির সম্ভাবনা। যেহেতু এতে মৈত্রী অপেক্ষা কামাধিক্যের সমাবেশ হওয়ার সম্ভাবনাই অধিকতর। মৃত ব্যক্তির জীবনের অভিত্বের অবিদ্যমানতা হতে আর তৎপুতি মৈত্রী ভাবনা কার্যক্রী নহে। যার পুতি মৈত্রী পোষণ করা হবে কার উপর থ অতএব মৃত ব্যক্তির প্রতিও মৈত্রী ভাবনা অবিধেয়

যোগীকে সর্বপ্রথম নিজের বিষয় চিন্তা করতে হবে এবং আপনার মানসিক অবস্থা পৃষ্টেক্ষণ করে দেখতে হবে।

সক্ষদিসা অনুপরিগম্ম চেত্রা নেবজ্ঝগা পিয়তর মন্তনা ক্ৰচি, এবং পিযোপুতা অতা পরেসং তুমনান হিংসে পরং অত্কামো'তি।

মানুষ ভিতরে বাইরে পাপ-পূণে, সুখ-দুঃখে ন্যায়-অন্যায়ে
নিজকে যেরাপ প্রত্যক্ষভাবে জানতে পারে, পরকে সেরাপ অবগত
হওয়া সম্ভবপর নহে। আবার নিজকে স্পত্টভাবে না জেনে অপরকে
জানাও সম্ভব নয়। নিজকে জানাই যে সকল তত্ত্বে মূলভিভি।
শাস্ত্রে নিজের প্রতি যথাথ দশ্নই আ্যা-দশ্ন নামে বণিত। জাগতিক
প্রত্যেকটি ঘটনায় আপন বিবেক বুদ্ধিই আপনার জীবনে প্রকৃত
সাক্ষী। ছলনা বাহিরে সর্বর চলে, কিন্তু আপনার বিবেককে ফাঁফি
দেওয়ার সাধ্য কারো ধরে না। তাই বিবেক-বুদ্ধি শাসিত আপনার

থ্যাপনার অপেক্ষা প্রিয়তর কাকেও পাওয়া যায় না; তেমন প্রত্যেবে জীবন-সতা প্রত্যেকের কাছে সর্ববস্তু ও বাজি অপেক্ষা প্রিয়তম আছাতুলা বাজি বা বস্তু জগতে বিরল। কেউ যদি অপেক্ষাকৃত কাকে ব্রেহ-মমতু করে থাকে; তবে বলতে হবে—তাও তার নিজের চরি তাথতার জন্য।

#### নিখি অন্তসমং পেমং

কিন্তু নিজের হিত-সখের কামনাই মানবতা বা বিশ্ব মৈত্রীর উদ্দেশ্য নয়। মানবভার বিস্তারে অনোর সখ-শান্তির বাঁাঘাত করে আপনার সুখ শাশ্তি আহরণ করতে গেলে পরিণতিতে আপনার দুঃখ্য অশান্তিই লাভ হয়। আপনার আপাতঃ স্খ-শান্তি বিসর্জন দিয়ে অন্যের হিত-সাধনে তৎপর হলে আপন সখ-শাণ্ডি গড়ে উঠে। সংক্ষেপতঃ পর-সখ বিধানের উপর আপনার সখ এবং পর-দুঃখ ঘটানোর উপর নিভর আপনার দুঃখ। কাজেই দুরদণী মানব মারই সম্মুখের ক্ষদ্র স্থার্থ ত্যাগ করে ভবিষাতের রুহত্তর স্থার্থের প্রত্যাশা করে থ'কেন। আপনার সুখ-সমৃদ্ধি কামনায় শত বৎসর বায় করলেও যখন কেহ শান্তি সংখর অধিকারী হতে পারে না; বরং এতে স্বর্থপরতার জঘন,তাই রুদ্ধি পেতে থাকে, তখন এরূপ হীন স্বার্থের চরিতার্থতায় কি লাভ ? সর্বাগ্রে নিজের বিষয় চিন্তার প্রয়োজন ও উদ্দেশ্য- এই জন্য যে নিজেকে সীমাবদ্ধ করা নয়, নিজেকে সাক্ষী ব্ররাপ পুতিষ্ঠা করে নিজের তুলনায় জগতকে ব্ঝবার জনা। যেহেতু অর্থপরতা ও মৈগ্রী-করুণার সংধনা এক নয়, বরং দুই বিভিন্ন বিপরীত দিক । স্ব'র্থপর চা মানুষের অন্তরকে সঙ্গুটিত ও হীন করে। সর্ববিধ উৎকর্ষের হেতু প্রতায়কে উপলবিধ করতে দেয় না। অন্য পক্ষে মৈত্রী সাধনা মহত ও অসীমত্ব প্রদান পূর্বক অণ্ডরে অ'লোক পাত করে। যদাবা সাধক তার গৌরবময় উজ্জ্বল ভবিষাৎ গড়ে তুলতে পারেন: ষেহেতু স্বার্থে পরার্থ কিম্বা পরমার্থে কিছু থাকে না,

কিন্তু পরার্থে স্থার্থ-পরমার্থ দুই ুথাকে। অতএব আছোন্নতিকামী কদাচ আছা-তুল্য কাকেও হিংসা করবে না সংহার করবে না।

> যদা মম পরেষাং চ তুলামেব সুখং খ্রিয়ং। তদাঅনঃ কো বিশেষো যেনাকৈব সুখোদ্যমঃ॥

> > বোধিচ্যাবভার ৮/৯৫

আমার নিকট আমার সুখ যেমন খ্রিয়, অন্যের সুখ তার নিকট, তেমনি খ্রিয়। অত্তএব অন্য হতে আমার খ্রুডেদ কোথায়? যাতে কেবল আমার ুখের জন্যই চেট্টা করব। মহাভারতকার বলেন—

জীবিতুং যং স্বয়ং চেচ্ছেৎ কথং সোন্যং পুখাতয়েও। যদ্ যদাত্মনি চেচ্ছেৎ তৎ পরস্যাপি চিন্তয়েও।।

যে নিজে বাঁচতে ইচ্ছা করে, সে কেমন করে অন্যকে গীড়া দিবে, হত্যা করবে বা করাবে ? নিজের জন্য যা ইচ্ছা করবে, পরের জন্য তাই ইচ্ছা করবে। আপন জীবনের মহাদা যাদের নিকট পুখর ও দীপ্ত তারাই পর জীবনের দরদ হৃদয়ঙ্গম করতে সক্ষম। আপন ভীবনে মর্যাদাহীন ব্যক্তি লোভ-ছেষের তাড়নায় অন্যের জীবন-হানি ঘটায়। নিজেকে বড় মনে করে এবং অনাকে হেয় ভান করে। বস্ততঃ আত্মোন্নতিক।মী পরের সহিত সাধন করতে পারে না। পরের অহিত চিম্তা যে আঝোন্নতির অন্তরায় । পর্হিত কামনা অপরের সংশ্তাষ লাভ আত্মোন্নতির পরম সহায়ক। উচ্চাঙ্গের ধর্ম-ভান লাভের জন্য যত পুকার উপায় আছে – মৈন্ত্রী তাদের পুধান ও প্রথম নিদান। জীবনোৎক্ষের শীষ্ট্বানে অধিরত হওয়ার যেই সোপান ভার প্রধান ধাপই হল মৈত্রী বা সর্বপ্রাণীর প্রতি হিত-ভাব পোষণ। মৈন্ত্রী ভাবনাকারীকে সুশীল দুড়চেতা ও তাাগ প্রবণ হতে হবে। সর্বদা হিংসা-বিদেষ-পরায়ণ ব্যক্তির সংসর্গ পরিত্যাগ করে চলবেন। যৈছীর মহান উদার পথে যাঁরা অপ্রসর হন, তারা পরম শক্ত ভাবাপন্ন ব্যক্তিকেও শক্ত মনে করেন না বরং তাদের সহিত মিল্লোচিত বাবহার করে তাদের হাদয় রাজ্যে বিজয়াসম প্রতিষ্ঠা করেন। মৈত্রী প্রায়ণ বাজি সর্বদা অকুতোভয়, নিরাতক সর্বত্র নিরাশক চিত্রে বিচরণ করেন। প্রদুঃখ দশ্নে অধীর ও প্রদুঃখ মোচনে ব্যাকুল হন।

আমরা জাতক পাঠে জানতে পারি যে, ডগবান তথাগত জেতবনে যখন অবস্থান করছিলেন, তখন কোশলরাজ একদিন রাত্রিকালে চার্জন নার্কীয় প্রাণীর চার্টী আর্তনাদ শুনতে পেলেন। এই প্রাণী চতুষ্ঠয় নাকি অতীত জন্মে গ্রাবহতী নগরে বাভিচার করত। তার ফলে এরা লৌহকুন্তী নরকে পড়েছিল অসহা নরক যন্ত্রনায় মহাশব্দে আর্তনাদ করতে চেষ্টা করেছিল কিন্তু শব্দওলোর পূর্ণাঙ্গ উচ্চারণ করতে সুহথ হয়নি। তঙ্হ্বনে কোশ্সরাজ নরণভয়ে ভীত হয়ে বিনিদ্র রাত্রি যাপন করেন। পরদিন সকালে ব্রাহ্মণগণ রাজ-সকাশে উপস্থিত হলেন এবং কুশলাদি প্রশ্ন উত্থাপন করলে রাজা উত্তর দিলেন—''প্রিয় মহাশয়গণ আমার ভাগে। কুশল কোথায় ? গভীর রাল্লে চারটি ভয়ক্ষর শব্দ গুনেছি, কি জানি, এতে কি অমুল্লই না হয় ? ইহা তুনে ব্রাহ্মণুগণ ভাবলেন - এই-ই স্যোগ। এ সুযোগে যদি কিছু করা যায়। ব্রাহ্মণগণ রাজাকে সাতিশয় ভয় প্রদর্শন করে বললেন : — ''মহারাজ ! এ শব্দগুলো অতি ভীষণ, এতে আপনার জীবন রাজ্য ও প্রজাগণের বড় অমঙ্গল স্চিত হয়। অচিরেই রাজ্যে মহা অমঙ্গল সনিশ্চিত। তবে এগুলোয়ত বড় অমঙ্গল সচকই হোক, তা অপ্রতিবিধেয় নহে। আমরা সর্ব-চতুক্ত যক্ত সম্পাদন করে আপনার যাবতীয় অমঙ্গল দূর করতে সক্ষম হব। রাজা এতে আখন্ত হয়ে যাজের আয়োজনে আদেশ দিলেন। ব্রাহ্মণগণ সোল্লাসে যজের জন্য যায়। অবশ্যক সব কিছুর আয়োজন করলেন। যুক্ত স্থলীতে অসংখ্য খুঁটি পুতুলের এবং তাতে প্রত্যেক জাতীয় প্রাণীর চার চারটি করে যভের জন্য অসংখ্য প্রাণী বুঁধে রাখলেন। প্রো-

পুরোহিতগণ বহু মাছ মাংস ভোজন ও বহু ধন—ধানা লাভ করার আশায় অতিমান্তায় আনন্দিত হলেন। এটার প্রয়োজন, সেটার প্রয়োজন বলে এদিক ওদিক ছুটাছুটি করতে লাগলেন।

এদিকে কোশল-রাণী মল্লিকা দেবীর পরামর্শে রাজা জেতবনে সর্বজ বুদ্ধের নিকট উপস্থিত হলেন এবং সমস্ত রত্ত্বন্ত অবগত করলেন। সব প্রবণ করে তথাগত অভয় প্রদান করে রাজাকে বল্লেন—"মহারাজ নারকীয় প্রাণীরা নরক হন্ত্রণায় কাতর হয়ে আর্তনাদ করতে আপনি শুনতে পেয়েছেন। তবে আপনার কিছুমান্র ভয় নেই। এতে আপনার জীবনের, রাজ্যের কিছা প্রজঃ-রুম্পের কোনরূপ অমঙ্গল সূচিত হয় না। আপনি নিরীহ অজস্র প্রাণী-হত্যা করে হক্ত সম্পাদন পূর্বক উৎকট পাপ সঞ্চয় করবেন না। ধৃত বন্দীত সকল প্রাণীকে আজই বন-বনাণ্টে ছেড়ে দিবার ব্যবস্থা করকণ।"

এরপে করুণার মঙ্গলমূর্তি বৃদ্ধের কথায় কোশলরাজ অতিশয় সংকোষ লাভ করেন এবং যজানুষ্ঠানের সকল প্রকার আয়োজন রহিত করে অজস্র প্রাণী-হত্যা নিবারণ করলেন। এতে ব্র'হ্মণগণ সর্বহারা বাজির ন্যায় পরাস্ত হলেন। এরপে তথাগত অসংখ্য প্রাণী-হত্যা নিবারণের উপলক্ষ্য হলেন।

পূবেও বলা হয়েছে যে আপন সুখ সমৃদ্ধি কামনা করা মৈত্রী সাধনার উদ্দেশ্য নয়। নিজকে উপমা হহনে বা সাক্ষী স্বরূপ রেখে যথাযথ ভাবে অপরের সুখ - দু খে উপলবিধ করার জনাই সর্বাগ্রে আজ্ঞান্ধাবন। যথা ঃ —

অহং অবেরো হোমি, অবাাগজ্জো হোমি, জনীঘো হোমি, সুখী অতঃনং পরিহরামি।

আমি বৈরী হীন হই, বিপদ শ্না হই, দুঃখ শূনা হই, সুখে

ব্ৰহ্ম বিহার | ৩৩

স্বাক্তদ্যে স্বীয় জীবন যাপন করি। এরূপে অপনার জীবনের প্রতি ভাবনা করবেন। ভাবনার ধারা অবিরাম ভাবে রক্ষা করতে না পারলে প্রতাহ নির্দ্ধিতট সময় ও নির্দিতট স্হানে নিয়মিত ভাবে ভাবনার চচা করবেন। এই পদ্ধতিতে দীর্ঘদিন মৈত্রী সাধনা অনশীলনের ফলে অন্তর যখন দিধা হীন, সঙ্কোচ হীন, মহান ঔদার্যে আগ্লুত হয়ে উঠবে, তখন ভাবনাকারীর অন্তর আপনার মধ্যে সীমাবদ্ধ থাকবে না, অপর প্রাণী মণ্ডলীর সঙ্গে তুলনাত্মক প্রেরণার সঞ্চার হবে। তাঁর ধ্যান ধারণা সসীম গণ্ডীবন্ধিতা পরিত্যাগ করে বাহ্যিক অসীম প্রাণী জগতে বিস্ফারিত হবে। সাধকের অন্তরে গম জাগবে ষে অসংখ্য প্রাণী গণের মধ্যে শুধ কি তাঁরই এই কামনা –না – প্রাণী মারই এরাপ আক।ৠ। পোষণ করে থাকে? তার এই আক।ৠা যদি অপর সকল পাণীর আকাখার সালে সমতুল্য না হয়, তবে তিনি ব্ঝতে পারবেন, উহা তার জীবনে নিছক সঙ্কীর্ণ স্বার্থপরতা। তিনি ইহাও ব্ঝ:বন যে স্বার্থপরতা তো জীবনকে সঙ্কীণ করে, নীচ হীন করে। উদার মহান হতে দেয় না। কিন্তু পরার্থপরতা মহতু লাভের ভিত্তি। ইহা মানমকে পুরার্থ ও পূর্ণত্ব দানে সক্ষম। কাজেই আপনাকে মহত্ব কিংবা মহাপরুষত্বে উন্নীত করতে পরের মাধ্যমেই করতে হবে। পর-কল্যাণ চিন্তা ও পরহিতের কণ্ট্রিপাথরে পরীক্ষো-তীর্ণ পু।ণই প্রম প্রিব্রতা মহাপু।ণতা লাভের যোগ্য। অত্এব সবর্ব প্রয়ত্মে আপন জীবনে পরার্থ কি বাহ্যিক-কোন ক্ষেত্রেই জীবের জীবন স্বতন্ত্র নহে। সবই পরকীয়। সবই পরতন্ত্র সমন্বিত। তাই বাংলা ভাষার কবি গেয়েছেন.-

> "আপনারে লয়ে বিব্রত রহিতে আসে নাই কেহ অবনী পরে, সকলের তরে সকলে আমরা প্রত্যেকে আমরা পরের তরে"।

অসংখ্য জীবের অসদৃশ আকৃতি প্রকৃতি হলেও মলীভূত গুণ, আন্তরিক আকাখা ও রন্তি-প্ররন্তিতে সর্বজীব সমতুলা। সাণক নিজের কথা এবার চিন্তা করবেন জগতের অসংখ্য জীবের মধ্যে আমিও একজন। আমি যা চাই জগতের সকলেই তা চায়, আমি যা চাই না, জগতের কেউ তাচায়না। সকলের আকাঞ্চিত বস্তু এক। আমি রক্তমাংসে গঠিত, জগতের সকলেই সমধাতু দারা গঠিত। আমার প্রতি শক্তা আচরণে আমি যেমন দুঃখিত হই, সখময় জীবিকার ব্যাঘাতে মনঃক্ষম হই, বিপদে সম্ভন্ত ও অধীর হই, জরা ব্যাধি দুংখে মিয়মান ও মরণ চিন্তায় উদ্ভিগ্ন হই, তেমনি জগতের সকল প্রাণী মিরতা, স্নেহ, মমতা, প্রেম প্রীতি, নিরাপতা, শ্রী সম্পদ ইত্যাদি কামনা করে। শক্তা, অবিশ্বাস, অস্নেহ, ঘুণা, তঞ্ছ-তাচ্ছিলা কেহ কামনা করে না। আপনার পুত্র-কলত্র, আত্মীয় পরিজন নিয়ে আপন সম্পত্তিতে সুখ সম্মানের সহিত জীবন যাপন সকলেই চায়। নিন্দিত অপমানিত, অবহেলিত, অপদস্থিত জীবন কেউ চায় না। সতরাং সকল প্রাণীকে আত্মবৎ মনে করে কারে। প্রতি হিংসা করবেন না, নির্দয় হবেন না। কাকেও আঘাত করবেন না। হত্যা করবেন না বা করাবেন না। তথাগত কতু ক শাস্ত্রে উক্ত হয়েছে —

যস্স পানে দয়া নখি তং জঞ্ঞা বসনো ইতি। যার প্রাণে প্রাণীর প্রতি মৈত্রী করুণার অভাব, তাকে সকলে চণ্ডাল বলে জানবে।

অতপর যাঁরা প্রিয়, মনোজ, গৌরব-পার, শ্রদ্ধাস্পদ, তাঁদের প্রিয় বাকা, দান, শীল, সমাধি ও মাহায়া সমরণ করে ভাবনা করবেন। যেহেতু নিজের পরেই প্রিয় ব্যক্তির স্থান।

অহং বিষ আচারিষ্পজ্ঝাযো মাতা পিতরো হিতসভা, মজ্ঝত্তিক সভা, বৈরী সভা, অবেরা হোত, অব্যাপজ্ঝা হোত্ত, অনীঘা হোত্ত, সুখী অভানং পরিহরত, দুক্ধা মুঞ্জ যথা-লদ্ধ সম্পতিতো মা বিগক্ত কম্মস্সকা। আমার ন্যায় আচার্য, উপধ্যায়, মাতাপিতা, ভাইবোন, আত্মীয়স্থজন, হিতকামী, মধাস্থ—এমন কি অহিত মার্গান্বেমী, শক্ত ভাবাপন্ন
প্রাণীগণ শক্তহীন হোক, বিপদ শূন্য হোক, দুঃখ মুক্ত হোক, নিজ
নিজ জীবন সুখে স্বাচ্ছদ্দো যাপন করুক। উপদ্রব বিহীন হোক,
যথালব্ধ আত্মসম্পদ পরিভোগে বঞ্চিত না হোক। সর্ব জীব আপন
আপন কুশলাকুশল কর্মাধীন। তথাগত কর্তৃক বিভঙ্গ গ্রন্থে উক্ত
হয়েছে—"হে ভিক্ষুগণ! কি প্রকারে ভিক্ষু বা ভাবনাকারী মৈন্ত্রীচিত্তে
একাধিক প্রসারিত করে ভাবনা করবে। প্রিয়ব্যক্তি যেমন তার
একমান্ত সুহাদকে দেখে স্থেহে মমত্বে উৎফুল্ল হয়ে উঠে, তদ্যুপ নিদিত্তী
একেক দিকস্থ সকল প্রাণীর প্রতি মৈন্ত্রী চিত্ত উৎপাদন পূর্বক প্রীতি
প্রমোদ লাভ করবে"। তথাগত কর্তৃক প্রতিসন্তিদা গ্রন্থে উক্ত হয়েছেঃ—

সক্ষে সভা, সক্ষে পানা, সক্ষে ভূতা, সক্ষে পুণ্গলা, সক্ষে অভভাব পরিযাপলা, সক্ষা ইথিযোঁ, সক্ষে পুরিসা, সক্ষে অরিয়া, সক্ষে অনরিয়া, সক্ষে দেবা, সক্ষে মনুস্সা, সক্ষে অমুনস্সা, সক্ষে বিনিপাতিকা— অবেরা হোড, অব্যাপজ্ঝা হোড, অনীঘা হোড, সুখী অভানং পরিহরড, দুক্খা মুঞ্ড যথালদ্ধ সম্পতিতো মা বিগচ্ছত কম্মস্সকা।

অর্থাও জগতের সমস্ত সত্ত্ব, সমস্ত প্রাণী, সমস্ত ভূত, সমস্ত পুলগল, সমস্ত দেহধারী জীব, সমস্ত স্থী, সমস্ত পুরুষ, সমস্ত আর্থ অনার্য, সকল দেব, সমস্ত মনুষা, সমস্ত অমনুষা, সকল নিরয়গামী জীব শক্তহীন হোক, বিপদশূন্য হোক, দুঃখ থেকে মৃত্তি লাভ করুক, হথালদ্ধ সম্পত্তি পরিভোগে বঞ্চিত না হোক, জগতের সূব্ গাণী নিজ নিজ কর্মাধীন।

### মৈত্রী সাধনার মহৎ ফল

''ধম্মপদ'' প্রস্থে উর্জ হয়েছেঃ মেডাবিহারী যো ভিক্ৠু পসলো বুদ্ধ সাসনে, অধিগগ পদং সন্তং সঙ্খারুপমং সুখং।

ৰক্ষ বিহার ৩৬

যে ডিক্ষু মৈত্রী সাধনায় নিবিষ্ট, সর্বদা বুদ্ধোপদেশের প্রতি প্রসল হয়ে তার অনুশীলনে নিরত তিনি সংস্কার উপশম জনিত সুখময় শান্তপদ লাভ করবেন ৷ সঙ্কীণ সংস্কারের গণ্ডীবদ্ধতা এড়িয়ে অসীম মুক্ত। জ্গনে বিলীন হয়ে অবস্থান করবেন। মনে পড়ে কবি ওরুর বিশাল চিন্তাধারার কথা। একসময় কবিগুরু রবীস্ত্রনাথ নৌকায় অবস্থান করছিলেন, সেখানেও তাঁর সাধনার বিরাম ছিলনা। গভীর রাত্রি প্যন্ত নৌকার ভিতর দীপালোকে লিখন পঠন চলছিল। এমনি জ্যোৎস্থাময়ী গভীর রাত্রে পঠন ত্যাগ করে যখন সম্যুখস্থ প্রদীপ নিভিয়ে শ্যা৷ গ্রহণ করলেন, তখন তিনি দেখলেন-- যুত্তজ্ঞণ নৌকায় ক্ষীণ প্রদীপটা জলছিল, ততক্ষণ অনন্ত চন্দ্র।লোক নৌকায় প্রবেশ করতে পারেনি। ক্ষীণপ্রভা দীপটা নির্বাপিত হওয়া মারুই চারদিক থেকে অনন্ত আলে।কচ্ছটা এসে নৌকায় প্রবেশ করল এবং নৌকাখানি উদ্ভ:সিত করে ফেলল। কবিগুরু ভাবলেন—এইরাপ্ট তো যতদিন মানুষের মানস প্রার্ত সঙ্কীর্ণ সংস্কার নির্বশেষ নিরসিত না হবে, ততদিন প্রাকৃত জনগণ কূপমণ্ডুক সদৃশ সংস্কার জাত স্বার্থপরত।য় ঘণিপাক খাবে মাত্র। আর যখন হীন গণ্ডীবদ্ধ স্থার্থপরতা পদমদন পর্বক চিত্ত অনস্ত প্রাণীর হিতকামন।য় উদুদ্ধ ও বিস্তীর্ণ হয়ে পড়বে তখন সকীণ্ডা নামে কিছু থাকবে না। বিশ্ব বাাপী চিভাশীলতার মধ্যে বিষের সকল প্রাণীর প্রতি সমপ্রাণতা ও সমদশিতা এসে সঞ্চিত হবে। তাতেই সর্ব সংস্কারের বন্ধন কেটে মহান মক্তির অবকাশ গড়ে উঠবে। মৈন্ত্রী সাধনার সাধারণ ফল বর্ণনা করতে গিয়ে শাস্তে উক্ত হয়েছে —

সুখং সুপতি সুখং পটিবৃজ্ঝতি, ন পাপকং সুপিনং পস্সতি, মনুস্সানং পিয়ো হোতি, অমুনস্সানং পিয়ো হোতি, দেবতা রুক্খন্তি, নাস্স অগ্গিং বা বিসং বা সখংবা কমতি, তুবটুং চিত্তং সমাধিয়তি, মুখবলো বিপ্পসীদতি, অসং মুখো কালং করোতি, উত্রিং

ব্ৰহ্ম বিহার | ৩৭

অপপটি বিজঝন্তো ব্রহ্মলে।কুপ পজ্জতীতি।

মৈত্রী সাধক নিদ্রাবস্থায় সকল প্রকার উপদ্রব শ্না স্থে নিদ্রা যান। গারোখান কালে নিরুদ্বেগে জাগরিত হন। ভয়াকুল পাপজনক দুঃস্থপ্ন না দেখে শুভকর্ম সচক সখ-স্থপ্প দেখে থাকেন। তিনি মনষা, অমনষা, যক্ষ, রক্ষ, প্রেত দিগের প্রিয় মনে।জ হয়ে থাকেন। সকল বিপদ হতে দেবতাগণ তাঁকে পুত্রবৎ সতত রক্ষা করেন। মৈত্রী ভাবনাকারীর কায়ে অগ্নি স্পশিত হয় না। অস্ত্রসাস্ত্রের আঘাত কিম্বা বিষদগ্দ শর নিক্ষেপ বা গুলি বর্ষণ করা হলেও শরীরে পশে না। যোগ সাধনায় চিত্ত অুতি শীঘু একাগ্র সমাহিত হয়। মুখবর্ণ সর্বদা উজ্জ্বল প্রসন্ন থাকে। মৈত্রী পরায়ণ ব্যক্তি মৃত্যুক।লে মূঢ়তা কঠিন পীড়া কিয়া মোহগ্রস্ত হন না। মৈত্রী ভাবনা প্রভাবে যদিও অর্হত্ব নামক চরম জান লাভে সক্ষম না হন, ইহজীবন হতে চাত হয়ে ব্রহ্মলোকে উৎপন্ন হওয়া তাঁর স্নির্ধারিত। এরূপে মৈত্রী করুণার অসীম গুণ বর্ণনা করা হয়েছে। মৈত্রী পরায়ণ ব্যক্তি শরাঘাত হয়েও সে আঘাতকারীর প্রতি মৈত্রী পোষণ করেছিলেন এবং পরে দৈবানগ্রহ লাভ করে সম্পর্ণ নিরাময় হয়েছিলেন। এক্ষেৱে সেরাপ একটি গল্প প্রণিধান যোগ্য :---

পুরাকালে বারাণসীর সমীপবতী কোন এক নদীর উভয় তীরে দুই নিষাদ অধ্যুষিত গ্রাম ছিল। দুই গ্রামের দুই মোড়ল পরস্পর বন্ধু ভাবাপন্ন। কালকমে তাদের এক পৃহে একটি পুর, অপর গৃহে একটি কন্যা জন্ম গ্রহণ করে। এদের নাম রাখা হয় যথাকমে দুকুল ও পারিকা। পূর্ণ বয়সে সংসার ধর্মের প্রস্তাব উত্থাপিত হলে দুকুল ও পারিকা এতে নারাজ্ঞ হন। তথাপি তাদের অনিচ্ছা সত্ত্বে অভিভাবকগণ বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ করেন। এদিকে তারা গার্হস্থা ধর্মে রমিত না হয়ে নিজ নিজ মাতাপিতা হতে বিদায় গ্রহণ করেন এবং হিমালয়ে মৃগ সম্মতা নামনী নদীর তীরে উপনীত হয়ে ঋষি

বেশ ধারণ করেন। তথায় দৈব প্রভাবে নিমিত পর্ণকুটীরে জীবন যাপন করতে আর্ম্ভ করেন। জীবনের উদ্দেশ্য যে মৈত্রী-সাধনাদি শ্রামণ্য ধর্ম পালন করবেন এবং তাতেই নিরত থেকে মৈত্রীর পরিপূর্ণতা সাধন করবেন।

এরূপে মৈত্রী সাধনায় বহুদিন অতীত হলে দুকুল ও পারিকার মধ্যে অন্ধ হওয়ার হেতু লক্ষ্য করে দেবরাজ ইন্দ্র তাঁদেরকে লোক ধর্মের অনুশীলনে পরামশ দিলেন। যাতে পুত্র লাভে ভবিষ্যতে অজ জীবনের দুরবস্থার লাঘর করতে পারেন। তদন্যায়ী তারা নাভীস্পর্শ লোভ-ধর্মের চর্চা করে এক পুত্র লাভ করেন। এই পুরের নাম রাখেন সুবর্ণ-শ্যাম। তাপস পিতামাতার প্রাণের দুলাল, জন্মাবধি মৈত্রীকরুলার দীপত পরিবেশে গড়ে উঠে। এক মুহ্:র্ত্তর জন্য ও কোনদিন হিংসা বিদেষের বিষময় আভাষ তার অন্তর্কে আড়ত্ট করতে পারেনি। স্বর্ণ-শ্যামের ষোড়্শ ব্য কালে একদিন তাপস দম্পতি বনের ফলমল আহরণ পূর্বক আশ্রমে প্রত্যাবর্তন করছিলেন। এমন সময় বারিপাত আরম্ভ হলে এক রক্ষ মলে বল্মীকোপরি আশ্রয় নিলেন। বল্মীকের ভিতর থেকে এক বিষধর সর্পের নাসা বায়র তেজ প্রভাবে উভয়ের চক্ষ্ নছট হয়ে যায়। তজ্জন্য তারা যথাসময়ে আশ্রমে ফিরতে পারেননি। অতঃপর প্র সুবর্ণ-শ্যাম মাতাপিতার গৌণ হচ্ছে দেখে তাঁদের অন্বেষণে বের হন। অবশেষে সেই রক্ষতলায় মাত।পিতার দারুণ দুর্দশা দেখে অবাক হন এবং মর্মন্তদ ব্যথা নিয়ে একটি যাট্ঠ ধারণ করে তাদেরকে আশ্রমে নিয়ে আসেন। তদবধি শামই হলেন—এই মহারণো অন্ধ মাতাপিতার জীবন সর্বস্থ। অন্ধগণের একমার যুম্প্রি। এখন আশ্রমের যাবতীয় কর্ম মাতাপিতার পরিচর্যা তাঁকেই করতে হয়। এদিকে তিনি অন্ধ মাতাপিতার যেমন প্রাণ-প্রতিম আরণ্য মুগাদি পশু-পক্ষীর তেমনি একান্ত প্রিয় ভাজন এবং চিরসাথী। এমনকি বন্য ভীষণ হিংস্র

প্রাণীগুলোও তাঁর সহচর রূপে বাস করত।

এই সময় মৃগ-মাংস লোভী বারাণসীরাজ পিলিযক্ষ মৃগয়।র উদ্দেশে। হিমাক্ষ প্রবেশ করেন। মৃগসম্মতা নদীর সেই স্থানে সূবর্ণ-শ্যাম ও তাঁর সহচররুন্দ উঠানামা করে জল পান করত। সেই স্থানে মৃগ-পদচিহ∙ দশনে দুত্টমতি রাজা পিলিযক র্ক্ষশাখা দারা কোঠা নির্মাণ পূর্বক শরাসনে বিষ্দিগ্ধ সার সংযোজনা করে লুক্কায়িত ভাবে অপেক্ষা করছিলেন। এদিকে দিবসের সর্ব কর্ম স্মাপনাত্তে শ্যাম যখন নিতাসহচর সহচরগণকে সঙ্গে করে সক্ষায় মুগসম্মতা নদীতে স্নান করতে ও জল আনতে গেলেন, তখন স্যোগ বুঝে রাজা তাঁকে শরবিদ্ধ করলেন। শরাঘাতে তাঁর সর্বাঙ্গ শোণিতাক্ত ও মখ হতে রক্ত প্রবাহ নিঃসৃত হয়ে মেদিনীপৃষ্ঠ ভেসে থতক্ষণ সবর্ণ-শ্যামের সংজ্ঞা ছিল, ততক্ষণ নিবিকার চিত্তে রাজার সহিত যেরাপ মধুর ও প্রিয় কথোপকথন করেছিলেন তাতে রাজা অতাত বিদিমত ও অনুতণত হন। রাজা যে মৈত্রী করুণার মূর্ত ৪তীকের বক্ষভেদ করলেন তা মর্মে মর্মে উপলবিধ করলেন, অন্ধ ত:পস মাতাপিতার অদ্বিতীয় অবলম্বন যে এই মৃত্যু কবলিত শ্যাম-কুমার তাঁর বিলাপের মধ্যেই প্রকাশ পেল। আপন জীবন মায়া অপেক্ষা অন্ধ মাতাপিতার দুরিবস্থার আশঙ্কায় যে প্রকট তা ক্রন্সনের সুরেই বুঝা গিয়েছে। রাজা অনশোচনায় ধৈর্য হারা হন এবং অঙ্গীকার সহযোগে প্রতিশুন্তি দিলেন যে তাঁর অবর্তমানে অঙ্গ মাতাপিতার আজীবন রক্ষণাবেক্ষণের দায়িত্ব রাজা নিজেই বহন করকেন। রাজার প্রতিশুন্তির সঙ্গে সঙ্গে শ্যামকুমার সংভঃহীন হয়ে পড়েন। রাজা মনে করলেন যে শ্যামকুমার মরে গিয়েছে। তিনি নিজের অনতাপাগ্নিতে মিয়মান হয়ে পড়লেন।

অতঃপর র।জা পিলিযক্ষ-দুকুল পারিকার আশ্রমে উপনীত হয়ে অতি কাতর কঠে কুমারের মৃত্যু খবর নিৰেদন করলেন। তচ্ছুবনে বন্ধ বিহার | ৪০ পিতা দুকুল অাম ধৈর্যসহকারে নির্বাক্ত ও নীরব রইলেন। কিন্তু বজাবতঃ মাতার গদয় বিচলিত হল। পিতা তাঁকে সাম্প্রনা বাকো নিরত করলেন; পূঞ্জ হলতা রাজা মনে মনে আশক্ষা বোধ করেছিলেন যে শ্যামের মাতাপিতা কি জানি তাঁকে কি অভিশাপই দিয়ে থাকেন। অথচ ফল তার বিপরীত হল। তাকে কোনরূপ রেষোভি করলেন না বরং মৈত্রীপূর্ণ আচরণ, মধুর বাকা ও সগৌরব সম্বর্ধনায় আপ্যায়িত করলেন। এতে রাজা সাতিশয় বিদ্যিত হয়ে মর্যাহত ও কৃতার্থ চিত্তে উভয়ের হস্ত ধারণ করে সুবর্ণশ্যাম যেখানে রক্তাক্ত কলেবরে মূচ্ছিত ও শায়িত ছিলেন সেখানে তাঁদেরকে উপস্থিত করালেন। দুপাশে দুজনে বসে পুত্রকে বক্ষে জড়িয়ে ধরলেন।

এমন সময় গন্ধ মাদনবাসিনী প্রমা সুন্দরী এক দেব কন্যা হঠাৎ তথায় আবিভূতি হন। এই দেব কন্যা নাকি অতীত সংতম জন্মে এই শ্যামকুমারের জননী ছিলেন। দীর্ঘ সাত জন্ম পরেও পুর স্থেহ ত্যাগ করতে পারেননি। পুরের মৃত্যু তুল্ল্য ঘটনা দর্শনে সেখানে উপস্থিত হয়েছেন। দুকূল-পারিকা ও দেবকন্যা এই তিনজন আজীবন ব্রহ্মচর্য পালন, মৈত্রী সাধনা ও দৈবশক্তির প্রভাব দ্বারা সত্যক্রিয়া করলেন। তদ্প্রভাবে শ্যামকুমার দুই একবার পাশ কেটে নিবিষ হয়ে সজা লাভ করলেন এবং উঠে বসলেন। তন্মুহূর্তে অন্ধ দুকূল পারিকাও দৃশ্টিশক্তি লাভ করেন। তথ্মন সেখানে আনন্দের রোল পড়ে গেল। রাজার চক্ষে এসব অভুত ঘটনা প্রায় স্থপ্রবহ মনে হক্ষিল। রাজা তো নির্বাক। এবার শ্যামকুমার অহিংসা সম্প্রকীয় বহু উপদেশ দানে রাজাকে ধর্মপথে আনলেন।

অতঃপর সারাজীবন মাতাপিতার সেবা. মৈত্রী, করুণাদি সাধনায় কৃতকৃতার্থ হয়ে শ্যামকুমার মরণান্তে ব্রহ্মলোক প্রায়ণ হলেন।

### প্তক্রন্ডন বর্গের গুণ-মাছাত্ম্য স্মরণ মৈত্রী সাধনার অন্তর্গত

মৈত্রী সাধনার পর্যায় অনুসারে প্রথমতঃ তুলনার নিমিন্ত নিজের প্রতি মৈত্রী সম্পূসারণ করে তদন্তর সাধনার সৌকার্যার্থ সাধক তার একান্ত প্রিয় শ্রদ্ধের আচার্য, উপাধ্যায়, মাতাপিতা ও উপকারী ব্যান্তির প্রতি পোষণ করবেন। নিজের পরেই তাদের স্থান। যারা সত্য পথের প্রদর্শক, যাদের মহান প্রেরণা মূলক শিক্ষা কর্তব্য-অকর্তব্যে অনুশাসন পরলোক যাত্রার পাথেয়, অপরিসীম জানদাতা সকল অন্ধতা দূর অন্তর জানালোকে উদ্দীপ্ত করেন, যাদের রন্তমাংসে দেহ পঠিত, অপত্য-স্থেহে জীবন লালিত পালিত, যাদের প্রত্মাণ্ডক কনেন পদার্থের বিনিময়ে পরিশোধ্য নহে, এ হেন মহোপকারী আচার্য উপাধ্যায় ও মাতাপিতা, তাদের প্রতি পরপর মৈত্রী পোষ্ণ বিধেয়।

মাতাপিতাকে পূর্বাচার বা আদ্য-শুরু রূপে বর্ণনা এবং ব্রহ্মার সাথে তুলনা করা হয়েছে। কিরূপ শুণ গরিমায় মাতাপিতা সভানের নিকট ব্রহ্মসদৃশ ও পূর্বাচার্য তা একটু আলোচনার প্রয়োজন। শাস্ত্রে উল্লেখ আছে:

ব্রহ্মাতি মাতাপিতরো প্রবাচরিয়াতি বুচ্চরে, আহনেয়া চ পুডানং পহায় অনুকম্পকা। পুরের নিকট মাতাপিতা সর্বজীবের হিতাকাখী ব্হস্কত্রা। মাতাপিতা আদ্য-শুরু এবং সর্বদা পুজনীয়।

"জগতের প্রাণীগণের প্রতি ব্রহ্মার চার প্রকার ভাবনা— "জগতের সকল প্রাণী সুখী হোক, দুঃখ থেকে মুক্তি লাভ করুক। সকল প্রাণী নিজ নিজ সম্পত্তি পরিভোগে বঞ্চিত না হোক। জগতের সকল প্রাণী নিজ নিজ কর্মাধীন"। মাতাপিতার অন্তরেও ব্রহ্মার মত প্রের প্রতি এই চার প্রকার ভাবনা অহরহ বিদামান। প্রের জন্মের বহ পূর্ব থেকেই মাতাপিতার অন্তরে সৎ পত্র লাভের যে ওভাকাখা পোষিত হতে থাকে,- তাই মৈত্রী। বহুদিন ব্যাপী সাধনার বস্ত পুত্র মুখ দশনের পর মাতাপিতা দেহ মনের সর্বস্থ ত্যাগ করে সকল দৈন্য উপেক্ষা করে. স্নেহ ভরা বুকে বুকে মমতাপূর্ণ চোখে চোখে, মায়ামুর্ক প্রাণের ঘেরায় সন্তানকে প্রতিপালন করেন, প্রাণ সম জ্ঞানে তিলে তিলে সন্তানের জীবন গঠন করেন। জীবনের ক্রমঃ বিকাশের, উন্নতির ধাপে ধাাপ মাতাপিতার অন্তর অগাধ। সম্ভানের সেবা-ষত্নে অকুষ্ঠ আত্মোৎসর্গ ক্লান্তিহীন আত্মদান। তাতেই তাদের পরমানন্দ, তাদের পরম গৌরব। সন্তানের প্রতি মাতাপিতার এই যে ত্যাগ তিতিক্ষা, একাত্মতা তা সবই মৈত্রীর অকৃত্রিম প্রেরণার সভানের দুঃশ্বে বিপদে মাতাপিতার অভরে যে কাতরতা তা করুণার লক্ষণ সম্ভানের অলাভে, অযশে, আ ুখে, অশান্তিতে, উন্নতির ব্যাঘাতে তাদের অন্তর মিয়মান হয়—তাও করুণা। দুঃখ বিপত্তি থেকে মৃক্তি কামনা করুণার কৃত্য। সন্তানের সুখস্বাচ্ছন্দ্যে মাতাপিতার আনন্দের অ**ল্ড থাকেনা। সন্তানদারা ল**ব্ধ সম্পত্তি বিনষ্ট না হোক, সম্পত্তি পরিভোগে বঞ্চিত না হোক, ঘাতা-ভগ্নী পুত্র-কল্প সমন্বিত সন্তান পরিবার সুখে সমূদ্ধিতে জীবিকা নির্বাহ করুক, এই সব আকাখা, সন্তানের প্রতি মাতাপিতার অন্তরে মুদিতার কার্য। সন্তান যখন সাংসারিক সকল প্রকার দায়িত্বভার বহনে সক্ষম হয়. মাতাপিতারও যখন ইহলোক ত্যাগ করে পরলোক গমন করার সময় উপস্থিত হয় তখন মাত।পিতার অন্তরে এরাপ ভাবের সঞার হয় — আমাদের যা কিছু কর্তব্য ছিল সব সমাণ্ড, আমাদের আর করার কি আছে? এখন তাদের কর্ম, কর্মকুশলতা ভাল হলে তাদের মঙ্গল. কর্মকুশলতা⊢ খারাপ হলে তাদের অমসল। আমরা কি করব? এরাপ ভাবের নাম-উপেক্ষা।

আজীবন পোষিত মৈল-করুণা মূদিতা-উপেক্ষা সভান-সভতির

ব্ৰহ্ম বিহার | ৪৩

য়তি মাতাপিতার অন্তরে পূর্ণ পরিণতি লাভ করে। তদ্ধেতু শাস্ত্রে উক্ত হয়েছে যে মাতাপিতা সন্তানের নিকট সাক্ষাৎ দেবতা, স্বরং ব্রহ্মা।
শিশুদের প্রতি যা করা হয় অলক্ষ্যে তাদেরকে তা শিক্ষা দেওয়াও
হয়। য়েহ করলে য়েহ করতে শিখে, হিংসা করলে হিংসা করতে
শিখে, শুভ হোক, অশুভ হোক, আচারে ব্যবহারে, দর্শনে. প্রবণ
যখন যা আসে তাই শিশুরা শিখে। তাই উক্ত হয়েছে—মাতাপিতাই
সেই শিক্ষার আদি উৎস, আদাশুরু রূপে বণিত। মাতাপিতার
সাহচর্যই সন্তানের জীবনে সর্বপ্রথম। তাদের প্রাথমিক শিক্ষাই
সন্তানের জীবনে আজীবন প্রাথমার লাভ করে। ইংরেজীতে একটি
কথা আছে—The hand that rocks the cradle rules the
world. —Nepoleon.

মায়ের যে হাত শিশুর দোলনা দোলায়, সেই হাত বিশ্ব শাসন করে। শাস্ত্রে মাতাপিতার গুণ-মাহাত্ম্য এরূপ মধুর প্রাঞ্জল ভাষায় কীত্তিত হয়েছে।

> 'পিতা স্বর্গ, পিতা ধন্ম পিতা হি প্রমং তপ:। পিতরি গ্রীতিমাপলে প্রিয়ন্তে স্বর্গ দেবতা।। পিত্রপাধিকা মাতা গর্ভধারণ পোষ্ণাথ। ততো হি প্রিয়ু লোকেয়ু নাস্তি মাতু-সমো গুরু।।'

পিতাই স্বর্গ, ণিতাই ধর্ম, পিতা পরম তপস্যা, পিতাকে প্রীত রাখতে সমর্থ হলে তাকে সকল দেবতা রক্ষা করে। গর্জ ধারণ ও পোষণ— এই দুই অবদান প্রভাবে পিতা অপেক্ষা মাতার গুণ-মহিমা সমধিক। এজন্য মাতার সমতুলা গুরু হিসাবে আর দিঙীয় নেই। মায়ের গুণ বর্ণনায় শাস্ত্রে আরো উল্লেখ আছে যে, জননী স্বর্গাদিপি গরীয়সী। ইসলামিক হাদিসে আছে— 'আলজালাজু তাহাতে আকদা মে উম্মেতা।' বেহেস্ত হচ্ছে মায়ের পদতলে। সারা জীবনের সেই কমধারার প্রভাবে জীবনাবসানে মানুষের স্বর্গপ্রাণিত ঘটে— মায়ের পায়ের তলা থেকে

যে জীবন প্রবাহ সুনিয়ন্তিত সুসংযত ভাবে প্রবাহিত হয় তার সংগতি অবশাভাবী। তার উৎস হচ্ছে— মায়ের পায়ের তলা। মাতাপিতার গুণ-অপরিসীম। তাঁদের গুণ কীর্তন সন্তানের জীবনের অপরিসীম কর্তব্য। মাতৃ-পিতৃ ভক্তির সাধনা জীবনে যে যত বেশী করতে শিখে, সেই তত জীবনোন্নতি করতে সক্ষম। তঁ:দের গুণানুশীলন সন্তানের জীবনে মহার্ঘ্য পূজা। বাংলার বৌদ্ধ সমাজের প্রসিদ্ধ আইনজীবি ও বিশিষ্ট সমাজ কমী স্থানীয় উমেশ চন্দ্র মূৎসুদ্দী মাতা পিতার গুণ বর্ণনা করতে গিয়ে 'মাতৃপূজায় মানব ধম' নামে এক বিখ্যাত গ্রন্থ প্রশাসন করেছেন। তাঁর গ্রন্থটি সকল শ্রেণীর লোকেরই পাঠা। ধর্মপদ গ্রন্থে তথাগত বুদ্ধ বলেছেন—

সুখা মত্তোযাতা লোকে অথো পেতেযাতা সুখা,

সুখা মামঞ্ঞ তালোকে অথ ব্রহ্মঞ্ঞ তাসুখা।

এ জগতে মাতৃভক্তি সুখকর, পিতৃভক্তিও সুখকর, তেমনি শ্রমণ সংকার এবং ব্রাহ্মণ পরিচ্যা সূখদায়ক। শ্রমণ ব্রাহ্মণের সেবাযত্র মনুষ্য জীবনে মহান শান্তিকর বলে উল্লেখ থাকলেও মাতৃ-পিতৃ
ভক্তির চচা সর্বাগ্রে বিহিত বলে শাস্ত্রে উল্লেখ আছে। মহা অগ্রিক্রন্স সূত্রে বলা হয়েছে যদি কোন ব্যক্তি মাকে এক কাধে, পিতাকে
অপর কাঁধে তুলে রাখে এবং আজীবন পরমা ভক্তির সাথে সেবাযত্র পূজা করে তথাপি তাঁদের ঋণ থেকে মুক্তিলাভ করতে পারে
না। তাঁদের ঋণ জাগতিক সম্পদে, ব্যবহারে কিংবা সেবা সংকারে
অপরিশোধ্য । মাতাপিতা অগ্রিতুল্য । অগ্রি মানুষের জীবনে অপরিহার্য বস্তু । অগ্রি ছাড়া মানুষের এক মুহূত্ও চলে না। জলের
অপর নাম যেমন জীবন, অগ্রির অপর নামও তেমনি জীবন হতে
পারে । এহেন মহোপকারী অগ্রির সঠিক ব্যবহারে জীবের জীবনী
শক্তি স্থিত থাকে, রক্ষিত হয়, কিন্তু ব্যবহারের ব্যতিক্রম ঘটলে, ভুল

প্রতি সস্তানের যে কর্তবা, তা সঠিকভাবে পালিত হলে পরম সৌ ভাগোর উদয় হয় আর সেই কর্তব্যের ত্রুটি হলে সস্তানের জীবঃ জলে পুড়ে চরম দুভাগ্যের সৃষ্টি হয়।

এ হেন মহান গুণ-মাহাত্ম্য সম্পন্ন দেব-ব্রহ্ম।তুলা মাতাপিতার প্রতি ভীষণ অত্যাচার করতে আমার জীবনে করেকজন নরাধমকে প্রত্যক্ষ করলাম। এরপ একটা লোমহর্ষকর অমানুষিক ঘটনার উল্লেখ, করলে সম্ভবতঃ অপ্রাস্থিক হবে না।

আমাদের গ্রামবাসী দু'এক জন লোক গ্রায়ই মাতাপিতার গ্রতি দৈহিক অত্যাচার উৎপীড়ন করত, মারধর করত। এতে গ্রামের লোকেরা মাতাপিতার উপর নির্যাতন বরদান্ত না করে কঠোর শান্তির ব্যবস্থা করেও বারণ করতে পারেনি। একদিন এক নরাধম কোন এক অক্তাত কারণে মায়ের উপর প্রচণ্ড কোধান্ধ হয়ে মেরে পিটে হাত-পা বেধে প্রশ্বর রোদ্রে চিৎকরে শুইয়ে রাখল। তাতেও সেই নর-পশুর নারকীয় কোধের তৃণ্তি মিটল না। অবশেষে আমগাছ থেকে লাল পিঁপড়ার বাসা এনে অভাগিনী জননীর সর্বাব্দে ভেঙ্গেদিল। এই পাশবিক অত্যাচারের অসহ্য যন্ত্রনা সহ্য করতে না পেরে মা কুলালার পুত্রকে এই বলে অভিশাপ প্রদান করল:— ''অহো! আমার উপর তোর এই অত্যাচার,— তুই হঠাৎ গাছ থেকে পড়ে মরু, তোকে শকুনে খাক''।

কিছুদিন পর মা চলে গেল পরলোকে। আর সেই নর পশু একদিন গ্রামান্তরে এক আত্মীয়ের বাড়ী গেল। তখন ছিল জৈছি মাসু। টকটকে পাকা আম পাছে ঝুলন্ত। তড়িৎ বেগে পিয়েই সে আম গাছের আগায় আরোহণ করল আম আহরণে। হঠাৎ ডাল ভেঙ্গে সে মাটিতে পড়ে গেল এবং বিকট চিৎকার দিতে দিতে তৎক্ষণাৎ মৃত্যুমুখে পতিত হল। দুর্গত পাপাত্মার মৃত্যু খবরে আমাদের গ্রামবাসী লোকজন ছুটে গিয়ে দেখল পাপাছার এই দারুণ অপমৃত্যা। তারপর সকলে মিলে পরামশ করল যে ভার মৃতদেহ স্ব-গ্রামে নিয়ে আসবে। এরপ সিদ্ধান্তে স্বগ্রামবাসী ও আত্মীয়-স্বজন মৃতদেহ নিয়ে যখন স্বগ্রামাভিমুখে রওনা হল, তখন আকাশ থেকে শত শত শকুন আচন্থিতে এসে পাপিষ্ঠের মৃতদেহের উপর ঝাঁপিয়ে পড়তে লাগল। স্বগ্রামে পোঁছবার পূর্ব পর্যন্ত শকুনির দল বারবার আক্রমণ করে, কিন্তু শব-যাত্রীদের সত্রকিত তৎপরতায় সফলকাম হতে পারল না। মায়ের অভিশাপের শেষাংশ তারা কার্যকরী হতে দিল না।

ইধ তপ্পতি পেচ্চ তপ্পতি পাপকারী উভয়েথ তপ্পতি। পাপং মে কতন্তি তপ্পতি ভিয়ো তপ্পতি দুগ্গতি গতোতি। ধণ্ম পদ।

পাপ।আ ইহলোক, পরলোক, উভয়লোকেই অনুতাপ ভোগ করে। অহো আমি পাপ করেছি বলে দুগতি গমনে অধিকতর অনুতণত হয়। এরপ বীভৎস ঘটনার নায়ক যে পাপাআ, তার অনুশোচনা তো আভাবিক। মৃত্যুর পর তার গতি যে কোথায় কিরূপ হবে তা অতি সহজেই অনুমেয়। তথাগত বুদ্ধের দিতীয় অপ্রশাবক মোগ্গল্পায়ণ মহাজানী মহাঋদ্ধিমান হয়েও পূর্ব জন্মাজিত মাতৃ-নির্যাতন কর্ম প্রভাবে অন্তিম জীবনে দৈহিক নির্যাতন ও অপমৃত্যু থেকে নিত্কৃতি পাননি বলে শাস্তে উল্লেখ আছে।

### <u>মাতাপিতার খাণ অপরিশোধ্য নছে।</u>

পাথিব সম্পদের বিনিময়ে বা ব্যবহারিক জীবনের কর্ত্ব্য সম্পাদনে মাতাপিতার ঋণ অপরিশোধ্য বলে শাস্ত্রে উল্লেখ থাকলেও অপাথিব পারলৌকিক কর্ত্ব্য সাধনায় মাতাপিতার ঋণ অপরিশোধ্য নহে। তা কিরুপে সম্ভব ? অশ্রদ্ধাবান, শ্রদ্ধাবান, সুশীল, ধামিক করে তোলা যায়. তবে মাতাপিতার ঋণ পরিশোধ করা হয়। পর লোকগত মাতাপিতার উদ্দেশ্যে শ্রাদ্ধাদি পারত্রিক কর্মের দ্বারা হে উপকার সাধন করা হয় তাও ঋণ পরিশোধ হেতু। এজনা মাতাপিতা প্রভৃতি পূর্ব পুরুষগণ ইহলোক ছেড়ে পরলোক গমন করলে পূত্র-পৌত্র প্রভৃতি পরবর্তী বংশধরগণ তাঁদের উদ্দেশ্যে সংঘদান পিশুদান, তিথি—পার্বণ শ্রাদ্ধাদি নানাবিধ পারত্রিক অনুষ্ঠান দ্বারা গুণানুশীল ও স্মৃতিপূজা করে থাকে। এর নাম ধর্ম দান। তথাগত বৃদ্ধ বলেন ঃ সক্ষদানং ধ্যমদানং জিনাতি।

ধক্মপদ

ধর্মদান সকল দানকে জয় করে। ধর্মদান পাথিব সকল উপকারক দানকে পরিশোধ করে মাতাপিতাকেও ঋনী করতে সক্ষম। ব্রহ্ম-বিহার বিভিন্ন ক্ষেত্রে বিভিন্নরূরেপ প্রকাশিত হয়। পণ্ড-প্রিয়তা, সল্তান-বাৎসলা, দেশানুরাগ, বিয়প্রেম-সবই ব্রহ্ম-বিহার। সল্তানের জীবনে মাতাপিতার প্রতি যে ভক্তির চচা, গুণকীর্তন, স্মৃতিপূজা-তাও ব্রহ্মবিহার। ব্রহ্মবিহার সাধনার মূল উৎস বা সর্বপ্রথম প্রাণিত মাতার্পিতার অল্কর থেকে। এই শিক্ষা অতিপবিত্র। নিঃস্বার্থ ও অনাসক্ত। ইহাই প্রথম শিক্ষা সে জান্য মাতাপিতাকে আদাগুরু রূপে বণিত। মাতা-পিতাকে আদ্যা-গুরু রূপে বণিত হলেও ক্রন্মবিহার সাধনায় কিন্তু আচার্য-উপধায়কে অপ্রে স্থান দেওয়া হয়েছে। যেহেতু মাতাপিতার সাথে সল্তানের সম্পক মুর্খতঃ দৈহিক; মৈত্রী-করুণা প্রধান, কিন্তু আচার্য উপধ্যায়ের সাথে শিষ্যের সম্পক অপাথিব আত্মিক এবং জ্ঞান প্রধান।

### মৈত্রী সাধনার অগ্নি পরীক্ষা

এরপে নিজ জীবন আচার্য উপাধ্যায় মাতাপিতা ও অতিশয় প্রিয় হিতৈষীর প্রতি মৈত্রী ভাবনা করতে করতে চিত্ত যখন কর্মক্ষম হয়, তখন মধ্যস্থের প্রতি মনোনিবেশ করতে হয়, যারা প্রিয়ও নহেন,

ব্ৰহ্ম বিহার | ৪৮

অপ্রিয়ও নহেন—এরূপ মধাস্থের প্রতি সরল মৃদু ও কর্মক্ষম করে ভাবনার পরবর্তী বিষয় মন:সংযোগ করা উচিত। পরবর্তী বিষয় বাজি হচ্ছে—বৈরী বা শরু। অন্যান্য বাজিগণের প্রতি মৈন্ত্রী পোষণে বাাঘাত নেই; কিন্তু শরুর প্রতি মৈন্ত্রী পোষণ অতীব কঠিন। এখানেই ভাবনাকারীর অগ্নিপরীক্ষা। মধ্যস্থের পরই শরুর পুতি মৈন্ত্রী সম্প্রসারণের বিধান। যে আমার নিতা ক্ষয়-ক্ষতি করে, জীবন-নাশের ষড়যন্ত্রে লিগত সাধারণতঃ সেই শরু নামে অভিহিত। শরুর পুতি কিরূপে মৈন্ত্রী পোষণ করি যে, "সে সুখী হোক, দুঃখ থেকে মুক্তিলাভ করুক।" যদি শত্রুর প্রতি মৈন্ত্রী প্রয়োগ করতে গিয়ে শত্রুর পূর্বকৃত অগরাধ সমরণ হেতু ক্রোধ বা বিদ্বেষ উৎপন্ন হয়—তবে মেন্ত্রী সাধকের সাধনা অগ্ররায় ঘটবার সভাবনা। তখন অবশাই পূর্বোক্ত যে কোন কারো প্রতি পুনঃ পুনঃ মৈন্ত্রী ভাব প্রয়োগ করে চিঙকে জোধ উপক্লেশ মুক্ত করে স্বাভাবিক অবস্থায় আনায়ন করতে হবে। এতেও যদি চিড উপশান্ত না হয়, তবে করুক্বাঘন তথাগতের উপদেশ মাহাত্যা সমরণ করতে হবে।

ককচুপস ওবাদ আদীনং অনুস্সরতো, পটিঘস্স পহানায ঘটিতকাং পুনপ্পনং:
বিভদ্মাগগ

তথাগত বুদ্ধ বংলছেন,—'হে ভিক্ষুগণ, যদি উভয় দিকে দত্তযুক্ত ধারাল করাত ভার। চোর ডাকাতেরা অঙ্গ প্রত্যঙ্গ ছেদন করে
ফেলে, তথাপি যার অন্তরে সামান্য বিভেষ ভাব জন্মায়, সে আমার
শাসনের অধিকারী নহে, আমার উপদেশের প্রকৃত অনুসারী নহে,
সে অহিংসা ও মৈতীর আদর্শ হতে বিচ্যুতি হয়েছে বলা যায়।'
যে ব্যক্তির ক্রুদ্ধের প্রতি ক্রোধ করে, সে তাতে অধিকতর পরাজিত
হয় আর ক্রুদ্ধের প্রতি ক্রোধ কিংবা বিভেষ পোষণ না করে যে

ব্যক্তি ধৈর্য ধারণ করেন। তিনি আত্মপর উভয়েরই হিত সংধন করেন। শক্ত যদি আপন হাদয় কলুষিত করে আমাকে অংকোশ করে, তবে আমিও কি আমার অন্তঃকরণ বিক্ষুন্ধ করে শক্তর প্রতি আক্রোশ করব ? যদি তাই হয়, তবে অমি নিজেই নিজের নৈতিক অধঃপতন ডেকে আনব। শক্ত ক্রোধান্ধ হয়ে অহিত মার্গ অনুসরণ করবে বলে আমি কেন তা করতে যাব ? বহু উপকারী মাতাপিতা আত্মীয় স্বজন তাাগ করে দুর্লভ মানব জীবন লাভ করেছি এখন কেন মহাশক্ত তুলা বিদ্বেষ পোষণ তাাগ করতে পারব না।

করুণাঘন তথাগতের ধর্মের মূলনীতি হচ্ছে,—শীল, সমাধি, প্রভা। এগুনীর মূলেচ্ছেদকারী হচ্ছে এই ক্রোধ বিদ্নের, ক্রোধ-বিদ্নের যুক্ত কর্ম জনার জীবন। কাপুরুষোচিত বাবহারের উপর আমরা ঘণা পোষণ করি—এখন কেন আবার এগুলোর মনোরম পূর্ণকরতে যাব। বিভঠা নিক্ষেপ করে অপরকে কলুষিত অপবিত্র করার চেল্টা করলে অনেক ক্ষেত্রে তা সফল হয় না। তাতে নিশ্চয়তা থাকে না। কিন্তু নিক্ষেপকারীর প্রথমেই কলুষিত হওয়া সুনিশ্চিত। আমরা অপরের গুতি হিংসা বিদ্নেষ পোষণ করে অসরের অনিল্ট সাধন করতে সক্ষম হই আর না-ই হই কিন্তু আমরা প্রথমেই নিজেকে খর্ব করি, ক্রোধাগ্রিতে অনুত্রত হই, বেংধিসংগুর মৈন্ত্রী পারমিতার সাধনা ও মৈত্রী সংধকের আদ্রশ্ অনসরণ যোগা,—

এবমাকাশ নিষ্ঠস্স সত্ত ধাতোর নেকণা।
ভবেষ মুপ জীবাো হং যাবৎ সর্বেন নির্তাঃ।।
সূত্র সম্ভর।

অনন্ত আকাশে যত জীব লোক আছে, সেই জীবলোক সমূহে যত জীব আছে, যত দিন পয়ন্ত সেই সমন্ত জীব নিৰ্বাণ লাভ না করে ততদিন পর্যন্ত এভাবে নানারাপে আমি তাদের উপজীবা হব। একটি প্রাণীর জনাও স্থিটির শেষ দিন পর্যন্ত এ জগতে অবস্থা- করব। সমরণ করা উচিত যে সুবর্ণ-শ্যাম জন্ম বোধিগত্ব বারানসী রাজ পিলিযক্ষ কত্বি বিষাক্ত শর বিদ্ধ হয়েও রাজার প্রতি কিরাপে মৈত্র পোষণ করেছিলেন ও তার পরিণতি কি হয়েছির? সমরষ করা উচিত যে এক রাজ জন্ম নিরপরাধ ধানিক বোধিগত্বকে যখন কোশলরাজ দ্রব্যসেন কনী করে রাজ্যাবিকার পূর্বক শিকায় তুলে অধঃশির করতঃ দরজার ঝণকাবে ঝুলিয়ে রাখেন দ্রব্যসেনের প্রতি মৈত্রী পোষণ করতে করতে তার সৰ বন্ধন ছিল্ল হয়ে যায়। আপনা আপনি বন্ধন ছিল্ল হয়ে যাওয়ার দৃণা দর্শনে দ্রব্যসেন বোধিসাত্ত্রর নিকট ক্ষমা প্রার্থনা করলেন এবং তারে রাজাত গাঁকে ফের্ড দিলেন।

ঞ্রপে বোধিসত্ত্বে জীবনাদর্শ সমরণ করেও যদি উদ্দেশ্যানুসারে ফল পাওয়া না যায় তবে নিজের কোন প্রিয় মনোক্ত বস্তু অতীব বুদ্ধি প্রণোদিত হয়ে শক্রপ্রতি ত্যাগ করবেন দানের গুণ অসীম। দানের মাহাত্ম্য এত ব্যাপক যে তদ্বরা শক্রকে নিশ্তিত রাপে মিশ্রকরা যায়।

দানং তানং মনুস্সানং দানং দুগ্গতি বারণং,
দানং সগ্গস্স সোপানং দানং শান্তিকরং পরং।
আদত্ত দমনং দানং দানং সক্ষথ সাথকং,
দানেন পিয়বাচায উলমত্তি নমন্তি চাতি।
বিভ্রিমাণ্ধ।

দান মানুষের ছাণের উপায়, দান দুগতি বারণ করে, দান আর্থের সোপান, দান প্রমাশান্তির হেতু। দান অবাশ্তকে দমন করে, দান স্বার্থ সাধন করে। দান ও প্রিয় বাকা ভারা মানুষের হাদেয় উন্নত ও উদার হয়। শক্তকে জয় করার শ্রেষ্ঠ পত্তা—দান। দান করার পূর্বে দান গ্রহীতা রাপে শক্তর প্রতি যে শুভেক্ছা পোষ্ট করা হয়, এতেই শক্ত-ভাব অধেক দমিত হয়ে যায়।

এরপে বৈরীর প্রতি বৈরীভাব পরিহার পূর্বক প্রিয় বাজির নায় বৈরীর প্রতি মৈত্রী পোষণ করতে হয়। এতেও যদি সুফল পাওয়া না যায়, তবে পঞ্জল বা ধাতু বিনাসে সম্প্রকিত চিন্তার প্রয়োজন। সচেতন ও অচেতন পদার্থে পূর্ণ এই জগৎ। পদার্থ সমূহের স্থাভাবিক বিধান)নুষায়ী প্রত্যেক পদার্থই ক্ষণভঙ্গুর। ক্ষণে ক্ষণে পরিবর্তন পরিবর্জন-শীল। যে শক্ত পূর্বে আমার কোনরূপ ক্ষয় ক্ষতি করেছে, জগতের অনিত্যতা হেতু ক্ষণিক পরিবর্তনশীলতা হেতু যে এখন পরিবর্তিত হয়ে সিয়েছে। সে এখন বর্তমান নেই, এখন যাকে আমি শক্ত মনে করি, সে আর আমার অনিভ্রকারী শক্ত — এক নহে। ক জেই আমি কার উপর আকোশ করছি। আমার এই আকোশ অযৌজিক।

এর পভাবে প্রিয় মধাস্থ, অপ্রিয় কিংবা নিজের মধ্যে তার ত্রম্য। ভেদবুদ্ধি ঘুচে যখন সকলের প্রতি সামাভাব আসামর পথে অসমর করেতে হবে যে সাধকের মৈরীভাব সসীম হতে অসী মর পথে অসমর হচ্ছে। আর যদি সামাভাব না আসে, বুঝতে হবে মৈরী ভাবনায় চিত্ত এখনো অপট্।

এবার সাধক বোধিসত্ত্ব ক্ষান্তি ও উপেক্ষা পার্মিতার প্রতি
মনোনিবেশ পূর্বক এওলোর মাহাত্মা সমরণ করতঃ শক্র প্রতি শক্তান
দমন করবেন। স্থভাবতই আমাদের মনে প্রশ্ন জাগে যে শক্ত মিত্র
দুই বিপরীত ভাবাপন্ন বাজি শক্তকে কি করে মিত্র তুলা এক ও
অভিন্নরূপে ভাবতে পারি? যে আমার প্রাণ বধ করার মৃড্যত্ত্র
নিত্য লিগত রয়েছে, সে তো আমার পরম শক্ত। আমি তাকে কি
করে ক্ষমা করব কিংবা যুজির সঙ্গে ভালবাসতে পারি যে কারণে
উদ্দাম ঔদ্ধত্যের বজ্ঞ হস্তে জগতের প্রাণী একে অন্যকে সংহারে উদ্দাত।
পরস্পর পস্পরের প্রতি অসহা, অধৈষ্য একে অন্যকে মৃছে ফেলে,
সেই কারণ সকলের মধ্যে সমান। নিজে বাঁচার উদ্দেশ্যে, জাপন
সুখ-স্বাচ্ছন্দ্য আহরণে ও পদলোভে একে অন্যকে ধ্বংস করতে নিরত

হয়। ফলে সকলেই সমতুলা ধ্বংসভ্তে পরিণতি লাভ করে। এক্ষেত্রে একটি গল প্রণিধান মোগাঃ তিনজন সুঠাম যুবক একদিন মদ্যপান করে ভীষণ উদ্মত্ত হয়ে পেল। তারা প্রস্পর কুস্ত।কুস্তি. ধস্তাধন্তি আরম্ভ করল আর বলতে লাগল,—''মৃত্যু কোথায় ? মৃত্যু চ শেষ করে ফেলব। মৃত্যু তামাম দুনিয়াকে ধ্বংস করে ফেলল। মৃত্যু সর্বগ্রাসী, মৃত্যুর কবলে পড়ে জগতের প্রাণী ষ্ট্রপুঃখ অশাস্তি ভোগ করছে, তাকে যেখানে পাই তাকে ধ্বংস কর। চাই। ःতৃকে উচ্ছিল করতে না পারলে জগতে শান্তি আসবে না৷" এমন সময় রাস্তা দিয়ে এক জ্বান্দীর্ণ অস্থিসার রন্ধ যাচ্ছিল : রন্ধ জাগতিক দুঃখে অছির হয়ে মুহুমুহুঃ মৃত্যু কামনায় 'মৃত্যু, মৃত্যু' বাল চীৎকার করতে ছিল। তচ্ছ্বনে মদ-মত যুবকের। মনে করল – এই তো মৃত্য। আ।ম∶া ্যাকে চাই−েসে তো এই। এই বলে মাতঃলগণ রুদ্ধকে পাকড়াও করল এবং বলল--এক্ষণই তোকে শেষ করে ফেলব: রুদ্ধ মৃতপ্রায় হয়ে বলল – ভাই, আমি মৃত্যু নই, তোমানের ন্যায় আমিও একজন মানুষ। তোমরা যেমন মৃত্যুকে খুঁজছ, আ<sup>গ</sup>মও মৃত্যুকে খুঁলে ৰেড়াচ্ছি। র্দ্ধ অবস্থা বু:ঝ তাদেঃকে বলল – দেখ ভাই এই যে পাহাড় দেখছ – তারই ও ধারে মৃত্যু বাস করে। তোমরা হদি মৃত্যুকে পেতে চাও, পাহাড়ের ওধারে চলে যাও। রুদ্ধের মধে মৃত্যুর খবর পেয়ে তারা লাফালাফি করতে করতে পাহাড়ের ধারে গিয়ে দেখল — তিনটি বস্তা পাশাপাশি পড়ে আছে: প্রত্যেকটি বস্তা সোনার কাঠিতে পূর্ণ। তদ্দর্শনে মাতালেবা বলতে লাগল ''আর কি চাই, সারা জিন্দেগিভর যার জন্য যুদ্ধ করছি তা তো একেবারেই আজে সব পেয়ে গেলাম। যাভাই, বাজারে যা একটা কাঠি বি জয় করে একসেরী তিনটি বোতল আর সের পাঁচেক মাংস নিয়ে আয় " এই সিদ্ধান্তে মদ মাংস আহরণে একজন চলে গেল বাজারে। অপর দুইজন রইল বস্তা পাহারায়। বস্তা পাহারায় নিযুক্ত দুইজন যুক্তি করল—চলরে ভাই, এক কাজ করি, বাজার থেকে আসার সঙ্গে সঙ্গে তাকে মেরে ফেলি। মদ-মাংস যা বাজার থেকে আনবে — তার সবটাই আমরা দুজনে ভাগ করে নিতে পারব। এই যুক্তিতে উভয়েই একগত হল। এদিকে যে বাজারে গিয়েছে সেও একটা বুদ্ধি শাঁটল পাহারাদার দুজনকৈ যদি কোন উপায়ে শেষ করা যায়, তবে আমি একাই সমস্ত সম্পদের মালিক হব। এই উদ্দেশ্যে দুটো বোতলে মদের সহিত বেশ কিছু পরিমাণ বৈষ মিশ্রিত করল, অপর বোতলটি সাবধানে রক্ষা করল। কিছুক্ষণ পর যখন মদ-মাংস নিয়ে বাজার থেকে আসল—অমনি তাকে দুজনে ধরে মারপিট করতে করতে যমপুরীতে পাঠিয়ে দিল। অতঃপর মহোল্পাসে মদ্যপানে ও মাংস ভক্ষণে পরম তৃণিত লাভ করল। কিছু হায়! কিছুক্ষণ পর যখন বিষকিয়া আরম্ভ হল তখন বুক জলে যায়, বুক জলে যায় বলে ধরফড় করতে করতে করতে চিরতরে ধরায় শায়িত হয়ে পড়ল। এরাপে একে অনোর প্রতি দুরভিসন্ধি এঁটে প্রত্যেকেই মৃত্যুর কবলে কবলিত হয়ে অনার প্রতি দুরভিসন্ধি এঁটে প্রত্যেকেই মৃত্যুর কবলে কবলিত হয়ে পাল। কবিগুরু যথার্থই বলেছেন:—

আপনারে বেঁধে রাখ চৌদিকে জড়য়ে অভিমান মৃত্যু মাঝে হবে তবে চিতাভঙ্গেম সবার সমান।

পূর্বোক্ত গল্পের তাৎপর্য বিশ্ব:জাড়া। বিশ্বের সর্বন্ত তার একটা ঘনীভূত অচঞ্চল ছায়া পড়ে আছে।

# বুদ্ধের নীতি ধর্মে শত্রু বলতে কেউ নেই, চ্চগৎ মিত্তে পরিপূর্ণ

মৃত্তিকাময় পৃথিবীর ন্যায় ক্ষমাশীর ও জলের ন্যায় উপেক্ষা পরায়ণ বোধিসত্ত্বে জীবনাদর্শে আমরা উপযুক্ত শক্তির দৈনে ক্ষমাশুনা হয়ে পড়েছি। ক্ষমাও উপেক্ষার মাধুর্য আমাদের চিত্ত-পর্তেশ্নাতা লাভ করেছে। কাম-কোধাদির এরাপ অতুথ লীলা সংসার ক্ষেক্তের বিন্দুমার বিচির নয়। ইহা খুবই স্থাভাবিক। এ জগতে মানুষ কাম-কোধাদির তাড়নায় ছুরিকা দারা নিজেকে নিজে আঘাত করে, আহার ত্যাগ করে, উপবাস করে, কেহ ফাঁসির কার্চ্চে ঝুলে, কেহ উচ্চ হান থেকে নিজকে নিশন প্রপাতে নিক্ষেপ করে, গাড়ীর নীচে চাপা খেয়ে মরে, অকুল পাথারে ঝাঁপ দেয়, কেহ বিষ খেয়ে আত্মহত্যাকরে। কাম কোধাদির অধীনতা হেতু হতভাগ্য জীব যদি জগতের সর্বাধিক প্রিয় আপনাকে এভাবে আঘাত হানতে পারে, তবে স্বার্থের অক্ষতায় অপরকে আঘাত করা তো সচরাচর ও স্বাভাবিক ঘটনা। লোভ-দ্বেষের তাড়নায় মানুষ কিনা করতে পারে?

সাধারণতঃ হাকে বলা হয়েছে—দুমণ বা শন্তু তাকেও নৌদ্ধ ধর্মের উচ্চাপের নৈতিকবেণধে ও যুক্তির প্রভাব বলা হয়েছে—পরম মিন্তা। এজন্য তথাগত বুদ্ধের নীতি ধর্মে দুমণ বা শন্তু বলতে কেউ নেই। জগৎ মিন্তে পরিপূণ। যে আমার জীবনের সর্বন্ধ ধ্বংস করার কাজে লিপ্ত—তাকেও বলা হয়েছে পরম বন্ধু। কারণ, ক্ষমা ও উপেক্ষা নামক মানবের যে শ্রেষ্ঠ গুণ থাকে, সে গুণের অধিকারী না হলে মানবতা অসম্পন্ন থেকে যায়, মহাপুরুষ্কের মহাপুরুজ্ ক্ষুদ্ধ হয়। জগতের সকল ক্ষেত্রেই শান্তি লাভ কঠিন হয়ে পড়ে।

মানুষ যদি আদর্শ জীবন, আদর্শ সমাজ, আদর্শ রাজু গঠন করতে চায়, মানুষ যদি নিবিবাদে সুখ-শান্তির সহিত এ পৃথিবীতে বাস করতে চায়, বাজিগত, সম্প্রদায়গত, জাতিগত স্বার্থপরতা ও জেদ-বৈষম্য বিসর্জন দিয়ে পৃথিবীর সকল মানুষ যদি এক ও অভিন্ন মহামিলন তীর্থে মিলিত হতে চায়, মানুষ যদি সংসার দুংখ থেকে মুজিলাজের অভিপ্রায়ে আধ্যাত্মিক জীবনের উৎকর্ষ সাধন পূর্বক পূর্ণ মানবতা অর্জন করতে চায়, তবে ক্ষমা ও উপেক্ষা ধর্মের অনুশীলন ছাড়া গত্যকর নেই। ক্ষমা ও উপেক্ষা ধর্মের সাধনা হয়—অন্যায়

অত্যাচার, অবিচার ও শব্রুতাকে অবলম্বন করে। ন্যায়-সত্য সংধ্-সজ্জন, মহাপুরুষ কিম্বা বন্ধু-বাদ্ধবকে উপলক্ষ্য করে ক্ষমা ও উপেক্ষা ধর্ম অনুশীলিত হয় না। ক্ষমা-উপেক্ষা-এগুলো একেকটা দশবিধ ঝোধি-চ্যার অন্যতম। অন্যায়, অবিচার, হিংসা, বিদ্বেষ, বিরোধ বিসম্বাদ পৃথিবীতে অতাত্ত প্রবল প্রভাব বিস্তার করে আছে। এসবের অসীম শক্তি। কার কী বা সাধ্য এই ভয়ঙ্কর শক্তিকে স্বত্যভাবে নিরসন কয়ে। এই অক্তন্ত শক্তিকে জয় করিতে পারে কেবন্ধমান্ত মৈন্ত্রী, ক্ষমা ও উপেক্ষা।

কাজেই যেই অশুভশন্তি বা শন্তু ভাগপন্ন লোককে উপলক্ষা করে দুল্ভ বে!ধিচর্যা সিদ্ধ হয়, যাকে বারবার ক্ষমা করতে করতে বহু জন্ম জন্মান্তরের প্রান্তন অশুভ সংক্ষার ধ্বংস প্রাণ্ড হয়। ভাবী অকুশল সংক্ষারের পুনরোল্গম অসম্ভব হয়, যা বুদ্ধত্ব প্রাণ্ডির পরে ক্ষাহেতু অপরিহার্য কারণ, যাকে অবলম্বন করে এত বড় সৌভাগালাভ হয়— তাকে শন্তু বলে কে? সেতো পরম বন্ধু, কলাণ মিন্তা। শন্তু-রাপী এহেন পরম বন্ধুকে সর্বদা মৈন্তী-করুণা, ক্ষমা ও উপেক্ষার সহিত সেবা করা পবিত্র কর্তব্য। তাকে বক্ষে আলিঙ্গন করা বিধি-সম্মত প্রয়োজন। তাদ্ধেতু বোধিসভের চর্যা সাধনায় উক্ত

যং কিঞিৎ জগতো দুঃখং সকাং তং ময়িপশ্যতঃম্। বোধিসত্ত্ব শুভৈঃ সকোঁ জগৎ সুখি মস্ত চ। বোধিচয় বতার।

জগতের যত সুখ-অণান্তি সবই আমার বুকে আসুক আর আমার আজীবন সাধন:-লব্ধ যদি কোন পুণা সংক্ষার সঞ্চিত হয়ে থাকে— তবে সবই জগদ্বাসীর হিত সুখ সাধন করুকে।

অভ্যাখ্যাসান্তি মাং যে চ চা পো'পাপ কারিণঃ। উৎপ্রাসকা স্বত্থাপো'পি সবে সু'বে।ধি ভাগিণঃ।। ''যাঁহারা আমারে কলক দেন
যাহারা করেন ক্ষতি.
যাঁহারা হানেন বিদ্দুপ বান
সতত আমার প্রতি।
তাঁহাদের তরে জাগে প্রার্থনা
অন্তরে নিরবধি,
তাঁরা যেন শান তথাগত পদ
তাঁরা যেন পান বে।ধি।''

তথাগত বুদ্ধের নীতি ধর্মে এদিক দিয়ে শক্ত স্বীকৃতি নেই। তাই বলে শতু নামে যে একেবারে কিছুই উল্লেখ নেই —এমন নহে। বৌদ্ধ ধর্মে শতু-স্বীকৃতির একটা রকমারি আছে। বস্তুতঃ বৌদ্ধ ধর্ম মানুষের জীবনে প্রকৃত শত্রুব বিষয় বিশদভাবে নির্দেশ করেছে। সাধারণতঃ কুকুরকে ভিল ছুঁড়লে কুকুর শিলকে রোখে. ভিল নিক্ষেপ কারীকে নহে। মানুষকে ভিল নিক্ষেপ করলে মানুষ রোখে ভিল নিক্ষেপকারীকে; ভিলকে নহে। জানী পুরুষ নিক্ষেপকারীকেও নহে। জানী পুরুষের লক্ষ্য বস্তু হল,—যে ভূতের তাড়নায় ভিল নিক্ষেপ করল — দে ভূত। সে সকলের শত্রু। ভূতাপ্রিত ব্যক্তি যত উপদ্রবই না করুক তার প্রতি কেউ রুচ্ট হয় না। বরং ভার প্রতি সকলের অনুকম্পা জাগে যে কিরপে তাকে ভূতের কবল থেকে উদ্ধার করা যায় ? ভূতই সকলের শত্রু, ভূতাপ্রিত বাক্তি নহে। এ ভূত বিশ্ববাগী।

ক্লেশোন্নতী কৃতেখ্যেসু শ্বর্ভেষ্।ত্ম ঘাতনে। ন কেবলং দয়া নান্তি কোধ উৎপদ্যতে কথং।।

তা হলে কাম-ক্রোধাদি রূপ পিশাচ-দ্বারা আফ্রান্ত যে ব্যক্তি উন্মন্ত হয়ে এভাবে পরাপকারাদি পাপাচরণ করে আত্মহাতী হতে বসেছে। তার উপর দয়া না হয়ে ক্রোধ বা আক্রোশ জাগে কিরূপে? অগ্নির বভাব দঙ্ধ করা—ইহা আমরা ভালরূপেই জানি; তাই অগ্নিতে দেশ্ধ হলেও অগ্নির উপর আমরা কুদ্ধ হই না। সেরূপ যদি ধরা যায় যে মুখদের স্বভাব অপরের অনিল্ট সাধন করা, তা হলে তাদের উপর ক্রোধ করা অযৌজিক। 'যার স্বভাব যেই, সেই মত চলে সেই'। বৌদ্ধ ধর্ম শতুতা সম্পকে শুধু এরূপ যুদ্ধি, বিচার করেই ক্ষান্ত হয়নি, বৌদ্ধ ধর্মের নীতি যে একটা উল্টো সত্যের সিদ্ধান্তে জগতকে অবাক করে জুলেছে। শতু জাবাপন্ন লোকের শত্তুতাচরণকে উপলক্ষ্য করে ক্ষমা করতে করতে 'সে সুখী হোক' বলে বারবার শুভেন্ছা পোষণ করতে করতে আমি হই বিরাট শক্তি ও সৌভাগ্যের অধিকারী, আমি হই স্বর্গবাসী, মোক্ষ্যামী আর শতু ভাবাপন্ন লোকটি আমার সাথে শত্তুতাচরণ করতে করতে সে হয় চরম দুর্ভাগ্যের অধিকারী, সে হয় নরকগামী। এখন বিচারে দেখা গেল, — সে আমার স্বর্গ-মোক্ষ গমণের উপলক্ষ্য আর আমি তার নরক গমনের উপলক্ষ্য। প্রত্যক্ষ কারণ না হলেও পরেক্ষে হেতু। সুক্রাং আমি তার অপকারী, সে আমার পরম হিতৈষী। বোধিসভ্বের জীবনাদশের জন্সত কাব্য বর্ণনায় বাস্থালী কবি বলেছেন—

'শক্ত কোথায় অনিস্টকারী
কাহারে বলেছ তুমি।
আমি তো দেখেছি মিত্রে পূর্ণ
রয়েছে মতভূমি।
কোধ জয়ী ওই ক্ষমা অনুপমা
যাহা আনি দেয় বোধি,
কেমনে লভিতে কোধের কারণ
অরি না রহিত যদি।
লভিবারে যাহা করি প্রযত্ম
সতত সেবিয়া ধর্মে,

আঘাত হানিয়া মর্মে। ধর্মেরই মতো তিনিও পূজ্য করি বন্দনা তাঁর, শক্তর বেশে বন্ধু আমার খোলে মুক্তির দার।'

এ জগতে সৃখ শান্তি সকলেরই কামা। দুঃখ অশান্তি কেউ আকাখা করে না। কিন্তু কি করে সৃখ শান্তি লাভ হয়, তার যথার্থ পদ্ধতি সকলের জানা থাকে না। ফলে দুঃখ অশান্তি থেকে মুন্তি লাভের আকাখা করেও মূচতাবশতঃ নিজের সৃখকে শত্রুর ন্যায় ধ্বংস করে। জগতের সর্বপ্রকার দুঃখ অশান্তি দূর করে জগতকে সকল সুখে সুখী করতে হলে কি ধর্ম ক্ষেত্রে, কি সংসার ক্ষেত্রে—এই মৈন্ত্রী-ক্ষমাও উপেক্ষার আশ্রয় নিতে হবে। এ ছাড়া অন্য পথ নেই। পরলোক, হুর্গ-মোক্ষ, নির্বাণতত্ব দূরের কথা, এ সব গুণ ধর্ম ব্যতীত সংসার যে ভীষণ কোলাহল হয়ে দাঁড়ায়। সংসার গভি যে রুদ্ধ হয়ে যায়। জন্ম দুঃখ, জরা দুঃখ, ব্যাধি দুঃখ, মরণ দুঃখ—এ সব জাগতিক দুঃখ কারো ব্যক্তিগত নহে। এ সব সকলের মধ্যে সমান, সকলের জীবনে এক ও অখণ্ড।

যাহা অহং তথা এতে. যথা এতে তথা অহং. অতানং উপমং কম্বা ন হনেয়া না ঘাতষ্যে

সুর-নিপাত।

'যেমন আমার প্রাণ তেমন তাদের. ষেমন তাদের প্রাণ তেমন আমার। তুলনার তরে নিজকে সম্যুখে রাখিও, অপরের প্রাণবধ কভু না করিও।

জরাকে রামের দুঃখ, ব্যাধিকে শ্যামের দুঃখ, মর্পকে ষদুর

দুঃখ, জীবনকে আমার জীবন—এভাবে বিচ্ছিন্ন ভাবে না দেখে সকলের দুঃখকে এক অখণ্ড দুঃখ রূপে দর্শন করে প্রতিকার করতে হবে। আমরা কিন্তু নিজ নিজ খণ্ড খণ্ড সুখ-শান্তি আহেরণ করার চেত্টা করতে গিয়ে একে অনাকে দুঃখ দিয়ে প্রত্যেকেই ঘোর দুঃখ আহরণ করছি।

ুআমাদের এই দেহ যেমন নানা অজ-প্রত্যুক্ত হলেও বস্তুতঃ এক ও অভিন্ন; তেমনি দেশ. জাতি, বাত্তি বিশেষ নিয়ে বিভিন্ন প্রকার হলেও সুখ-দুঃখের বিচারে এ জ্ঞাৎ এক ও অখণ্ড। কর. চরণ, মন্তক।দি নানা অঙ্গ ভেদে বহুরূপ বিশিষ্ট এই দেহকে যেমন একাজঃ বোধেই পালন করতে হয়, সমান সুখ-দুঃখাণ্ডিত জীব জগতকেও সেরূপ এক।আ বোধে দর্শন করতে হবে। কর, চরুণ, মন্তকাদির সখ-দুঃখ যেমন আমাদের নিকট ভিন্ন নহে-- এক. সমগ্র জগতের সখ-দুঃখ তেমনি আমাদেয় নিকট ভিন্ন নচে - এক। দেহের একটি ক্ষদ্র অঙ্গ বাথিত হলে সমগ্র দেহ বাথা-যুক্ত হঃ, এমন কি মানসিক আশান্তির সৃষ্টি হয়; তদ্যুপ যে কোন ব্যক্তি সমাজ বা জাতির ব্যথায় সমান অনুভূতি থাকা বাঞ্চনীয়। এভাবে অখণ্ড দৃষ্টিতে জগৎকে দুর্শন করলে তখন লক্ষ্যে আসবে যে সুর্ব্ত যাতে সমান সখ, সমান পুল্টি, সমান শান্তি বিহিত হয়। কেবল মাত্র দেহের একটি অঙ্গ পুণিঠ লাভ করলে যেমন ইহা অনর্থের কারণ, বিপদের লক্ষণ বলে বিবেচিত হয়, তেমনি কোন বিশেষ, জাতি বিশেষ কিম্বা দেশ বিশেষ উন্নতি করলে, পণ্টি বা সমৃদ্ধি অন্যান্য সকলের মধ্যে বন্টন করে না দিলে ইহা অনুর্থের কারণ হয়ে দাঁড়ায়। বিপদের সম্ভাবনা দেখা দেয়। আমি উল্লভি করেছি, সুখ-শান্তি মান-যশঃ লাভ করেছি—ভাল কথা। আমার এই সখ-সম্পদ সকলের মধ্যে যদি ভাগ করে না দেই তবে আমার এই স্খ-সম্পদ গোদ রোগীর এক অঙ্গ বৃদ্ধির ন্যায় বিপজ্জনক হবে।

আমি উন্নতি করেছি বলে অপরকে যদি অমন্নত মনে কয়ি, তবে মান মত্ততায় কাপুরুষতার পরিচয়ই দেব। একান্ত স্বার্থ বদ্ধিতেই যদি চলতে চাই, তথাপি সাম্য, মৈত্রী, ধৈর্য, ক্ষমা ছাড়া আমাদের অন্য গতি নেই। একমাত্র আমিই যদি বিদ্বান, ধনী, সং, স্বাস্থ্যবান হই, আমার পরিবারস্থ, বাড়ীস্থ, গ্রামস্থ সবাই যদি মর্খ, নিধন, অসৎ ও ব্যাধিগ্রন্থ হয়, তবে আমার অবস্থা কি দাঁড়াবে, সর্বদা মুর্খদের স•স্তবে ভাদের মুর্খতাপূর্ণ গ্রভাবে, চর্চার অভাবে আহায় বিদ্যা-বৃদ্ধি ধ্যান-জ্ঞান, সবই দৈনন্দিন লোপ পাবে। দীন-দরিদ্রের পাল্লায় পড়ে আমার ধন রক্ষা করা যাবে না। সর্বদা চুরি করে জে।র জবরদন্তি হবে। অসতের পরিবেশে আমার চরিত্র রক্ষায় অসমর্থ হব। পদে পদে দুর্বিষহ জীবন যাপন করতে হবে। অসৎ লোক আমার পারিবারিক পবিত্রতা নম্ট করবে বহু রোগীর মাঝখানে আমি একজন স্বাস্থ্যবান, চতুর্দিকের নানারোগ ধীরে ধীরে আমার জীবন বিপন্ন করে তুলবে ৷ সূত্রাং আমার স্বার্থের জন্যে হলেও অ:মার পরিবার, বাড়ী ও গ্রামের সকলকে বিদ্বান, সং, স্বাস্থ্যবান ও ধনে মানে উন্নত করে তুলতে হবে। আমার ন্যায় তাদেরকে সকল সম্পদে সুখে-স্বাচ্ছন্দ্যে সমান করে নিতে হবে।

এরপ কল্পনায় আমার পরিবার, অ:মার বাড়ী, আমার প্রামকে সব বিষয়ে উন্নত করলাম। এখন সকলের সকল প্রয়োজন প্রামের সীমায় সীমিত থাকবে না। চতুর্দিকের প্রামন্তলো নেহাৎ অনুন্নত। এগুলি যদি পূর্বাবস্থায় থাকে, তবে পূর্ব সমস্যাই তো রয়ে গেলো। অতএব আমারই স্থাথে খাতিরে জেলাসুদ্ধ সমস্ত লোকের বিদ্যা, ধন, মান, জান স্থাস্থ্য রক্ষার প্রয়োজন। এভাবে ক্রমে ক্রমে উপলব্ধি হবে যে জেলা নিয়েও সমস্যার সমাধান নেই। এই একমার ''আমি'র জন্য জেলা হতে প্রদেশ প্রদেশ হতে দেশ, দেশ হতে সমগ্র পৃথিবী পর্যন্ত টানতে হবে। এরগে সমগ্র জগতের উন্নতি ও সৃত্থ

স্বাচ্ছন্দোর উপর যখন আমার এই "আমি"র উন্নত ও সুখ-স্বাচ্ছন্দা নির্ভর করছে তখন আমি যাকে "আমি" বলে অহঙ্কার করি কার্যতঃ তা অখণ্ড পৃথিবীর একটি অঙ্গ মাত্র। সমগ্রের উন্নতি ছাড়া একের উন্নতি অসম্বব।

# ক্ষান্তি ও উপেক্ষা—মৈত্রী সাধনার পরিপুরক

সংসারে মানবতার পরিপছী যত রকম অশুভ শক্তি আছে—
কোধ তাদের মধ্যে প্রধান। কোধের আগুনে যাতে সংসারে দাবানল
সৃষ্টি হতে না পারে, সেজন্য মানবতার সাধককে প্রয়ত্ত ক্ষান্তি বা
ক্ষমা-শীলতা অনুসরণ করতে হয়। অপরে আমাকে যতই গালিপালাজ দিক না কেন, তার প্রতি হিংসা গ্রহণে আমাকে বিরত
থাকতে হবে। শুধু তাই নহে। তার বিরুদ্ধে কোনপ্রকার অসদিচ্ছা
বা প্রতিহিংসার ভাষ পর্যন্ত পোষ্ণ করতে পারবে না। এর নাম ক্ষান্তি।

কিভাবে দৈনন্দিন জীবনে 'ক্ষাভি' অভ্যাস করতে হবে সে সম্বন্ধে ভগবান তথাগত মৌলীফাল্গুন নামক ভিক্ষুকে উপলক্ষা করে এই উপদেশ দিয়েছিলেন, হদি কেহ তোমার সম্মুখে তোমারই আখ্যাতি মূলক কোন কথা বলে, তথাপি যা গৃহীজনোচিৎ দ্বন্ধ, যা গৃহীজনোচিৎ বিতর্ক তা পরিত্যাগ করবে এবং এরপে শিক্ষা করবে। এতে তোমার চিত বিকার প্রাণত হবে না। কোন পাপ বাক্য উচ্চারণ করবে না। সর্ব প্রাণীর হিতানকম্প হয়ে মৈন্তচিতে দ্বেষ-ব্যবধানে অবস্থান করবে।

বোধিসত্তকে ক্ষান্তি পারমিতা সাধনার জ্বনা এরাপ সংকল গ্রহণ করতে হয়ঃ—

যথাপি পঠবী নাম সুচিচ্সি অসুচিচ্সি চ, সক্রং সহতি নিক্ষেপং ন করোতি পটিশং দযং। তথেব তুম্পি সক্রং সম্মানাব্যানন ক্যযো, খন্তি পারমিতং গণ্ডা সম্বোধিং পাপুনিস্সসি।
বৃদ্ধবংশ ২২৩—২৪ ,

যেমন পৃথিবীর উপর কেহ শুচি বা অশুচি যে কোন বস্তু নিক্ষেপ করলে পৃথিবী তৎপ্রতি দয়া বা ক্রোথ প্রদর্শন করে না; তদ্দুপ তুমিও যাবতীয় মান অপমান সহা করে ক্ষান্তি পারমিতা পূর্ণ করতে পারলে সম্বোধি লাভ করতে পারবে।

আচার শান্তিদেব বোধিচর্যাবতার গ্রন্থের ষষ্ঠ পরিচ্ছেদে ক্ষান্তি পারমিতার সাধনা প্রণালী বিশদ ভাবে আলোচনা করেছেন। মানবতার সাধক কি ভাবে ক্রোধ, হিংসা—দ্বেষাদি জয় করে মৈগ্রী সাধনার পথে অগ্রসর হতে পারেন, তার কৌশল বণিত হয়েছে।

ন চ দ্বেষ সমং পাপং ন চ ক্ষাভি সমং তপঃ।
ত সমাৰ ক্ষাভিং প্ৰয়মেন ভাব্যেদ্ বিবিধৈনয়ৈঃ।
বোধিচ্যবিভার, ৬/২

ছেষের সমান পাপ নেই, এবং ক্ষমার সমান তপস্যা নেই। অতএব প্রম প্রমুজে এবং নানা উপায়ে ক্ষমাশীলতা অনুশীলন করবে।

ক্ষান্তি ত্রিবিধ, যথাঃ—(ক) দুঃখাধি বাসনা ক্ষান্তি। (খ) প্রাপকার মর্যণ ক্ষান্তি এবং (গ) ধর্ম নিধান ক্ষান্তি।

অত্যন্ত অনিষ্ট বা দুংখের স্থিট হলেও দৌর্মনস্য বা মানসিক অশান্তির উৎপত্তি যদি না হয়-তা'ই দুঃখাধি-বাসনা ক্ষান্তি। দৌর্মনস্য, ভাবের প্রতিপক্ষরপে যত্ন পূর্বক 'মুদিতা' বা মনের প্রফুল্লতা অভ্যাস করতে হয়। সাধককে এরপ বিচার করে দৌর্মনস্য দূর করতে হবে,—একেবাল্লেই যা ইচ্ছা করিনা এমন দারুণ অনিষ্টও যদি কিছু আমার নিকট আসে, তথাপি আমার মূদিতা বা মানসিক প্রফুল্লতা ক্ষুক্ত তে দেব না। কারণ প্রফুল্লতা ক্ষুক্ত হতে দেব না। কারণ প্রফুল্লতা নহট করে দৌর্মনস্য আল্লয় করলে আমার অভীষ্ট ফল লাভ হবে না। উপরস্ত যা কুশল তাও নহট হবে। যদি অনিষ্ট প্রাণ্ডিত এবং ইষ্ট ব্যাঘাতের

ব্রহ্ম বিহার | ৬৩

প্রতিকারের উপায় থাকে, তা হলে দু'মনা হই কেন? প্রতিকারের চেট্টা করব পুনরায় সব ঠিক হয়ে যাবে। আর যদি প্রতিকারের উপায় না থাকে. তা হলেই বা অনর্থক দু'মনা হয়ে কী হবে? আপন মনের প্রসম্ভা নাট করলাম মার।

খে) পরাপকার মর্যণ ক্ষান্তি বলতে অন্যের কৃত অপকার সহা করা এবং অপকারীর অনিষ্ট না করাই পরাপকার মর্যণ ক্ষান্তি। কেহু অপকার করলেই স্থভাবতঃই তার উপর মানুষের ক্রোধ জন্মে এবং প্রতিহিংসা গ্রহণের প্রবৃত্তি জন্ম। এরাপ ক্ষেত্রে কিরাপ ভাবনা দারা কোধ দমন এবং পরের অনিষ্ট সাধনের প্রবৃত্তি জয় করা যায় আচার্য শান্তিদেব তা নিদেশ করেছেনঃ—

মুখাং দণ্ডাদিকং হিত্বা প্রেরকে যদি কুসাতে।
দেষেণ প্রেরিত সো'সি দেষে দেখোদ্ত মে বরং।।
ংগধিচ্ছাবতার, ৬/৪১

কেহ যখন দণ্ডাদি নিক্ষেপ করে আমাকে আঘাত করে, আমি
দণ্ডাদির উপর ক্রুদ্ধ হই না। দণ্ডাদি যার দারা নিক্ষিণ্ত হয়
তার উপর ক্রুদ্ধ হই। মুখা দণ্ডাদিকে তাগ করে যদি আমি
তার প্রেরকের উপর ক্রুদ্ধ হই, তবে দ্বেষের প্রতিই তো আমার বিশ্বেষ
হওয়া উচিৎ। সে — দণ্ডাদির প্রেরকও দ্বেষের দ্বারা থ্রেরত
হয়ে থাকে।

মৎ কম্ম চোদিতা এব জাতা ম্যাপকারিণঃ। যেন যাসাভি নরকাল্যয়ে বাসো হতা ননু। রোধচর্ষাব্তার, ৬/৪৭

আমি তাদের অপকার করেছিলাম বলে আমার সেই পাপ কর্মের দারা থেরিত হয়েই তারা অপকারী হয়ে জ্বনেছে। অতএব দেখা যাচ্ছে আমিই তাদের সর্বনাশ করলাম।

(গ) ধর্ম নিধ্যান ক্ষান্তি—ধর্ম জ্বাগতিক পদার্থেরে স্বরূপ বন্ধ বিহার | ৬৪ চিজনের দারাও ক্ষান্তি বা ক্ষমাশীলতার অনুশীলন করা খেলে পারে।
যখন জগতের পদার্থ মান্তই ক্ষনিক ও নিঃসার, তখন কার উপর
কোধ বা বিদ্বেষ করা যায়? সূতরাং ক্ষমাই জীবনের মূল-মত্ত।
মন অমূর্ত তাকে কেউ আঘাত করতে পারে না। শরীরের প্রতি
আসন্তি বশতঃই মন দেহের দুঃখে নিজ দুঃখ কল্পনা করে দুঃখিত হয়।
ধিরুার, কর্কশ বাক্য, অখ্যাতি ইত্যাদি দেহকে আঘাত করে না,
মনকে তো করতেই পারে না। তবে, হে মন! কেন তুমি দুঃখিত
হও। তুমি শক্রর অনিতট চাও, তার না হয় আনিতটই হলো, কিন্ত
তোমার কী লাভ হলো? তাতে তোমার কী তুন্তি? আর তুমি
ইচ্ছা করলেই কি তার অনিতট হয়ে যাবে? না হয় ধরা যাক,
তোমার ইচ্ছাতেই তার অনিতট হয়ে গেল; কিন্তু তার দুঃখ হলে
কি তোমার সুখ হবে? এরপ হওয়াকে যদি স্বার্থ সিদ্ধি বল,—
তবে অন্থ সিদ্ধি কাকে বলবে?

এতদি বড়িশং ঘোরং ক্লেশ বাড়িশিকা পিতং। যতে। নরক পালা স্থাং ক্রীত্বা পক্ষান্তি কুভিষু। বে।ধিচ্যাবতারঃ ৬/৮১

মনে রেখ, এরূপ পরানিষ্ট চিন্তাই সেই ভয়ক্ষর বড়িশ, যা ক্লেশ-রূপে বাড়িশিক (মৎস্য শিকারী) তোমাকে গাঁথবার জন্মই বড়িশ ক্লেলে রেখেছে। তুমি ধরা পড়লে, তার নিকট হতে নরক পালগণ ভোমাকে ক্রয় করে কুন্তিগাকে পাক করবে।

এরূপ চিন্তন দারা মন শান্তির আশ্রয় গ্রহণ করবে। ব্যক্তি-গভ ও সম্পিট্রগত জীবন শান্তি অনুশীলন দারা পরিবার সমাজ ও রাষ্ট্র-বিবাদ, শ্রেণী-সংঘর্ষ ও যুদ্ধ-বিগ্রহ প্রশমিত হয়ে পড়ে। এরপে জগতে শান্তি প্রতিতিঠত হবে। এ কারণে তথাগত বৃদ্ধ বলেছেন,

খুল্যা ভিয়ো ন বিজ্ঞতি

त्रश्युक्तिकातः ১/२२२

EM. 4412 | 60

জগতে ক্লান্তি অপেক্ষা শ্রেষ্ঠ গুণ আর নেই। নিখিল বিশ্বকে অভিন্ন জান ক'রে, করুণা বিগলিত হাদয়ে জীব-জগতের সেবায় সতত নিরত থাকেন। অসহিষ্ণু আমি যদি নিজের দোষে শুরু ভাবাপদ্ন লোককে ক্ষমা না করি, তবে আমিই আমার পরম সৌভাগোর বিশ্ব হলেম, পুণোর সুযোগ উপস্থিত হওয়া সত্ত্বেও পুণা অর্জন করলাম না।

# মৈত্রী সাধনা পরাত্ম সমতা গু পরাত্ম পরিবর্তনে সক্ষম

আচাষ শান্তিদেব বোধিচর্যাবতার গ্রন্থের অণ্টম পরিচ্ছেদে মানবতা বিকাশের জন্য দু'টি ধ্যানের উপর সমধিক গুরুত্ব আরোপ করেছেন, (ক) পরাত্ম সমতা ধ্যান অর্থাৎ পরকে ও নিজেকে সমান বা এক বলে ভাবনা করা এবং (খ) পরাত্ম পরিবর্ত্তন ধ্যান অর্থাৎ পরকে নিজ নিজকে পর বলে ভাবনা করা।

পরাত্ম সমতা মাদৌ ভাবয়ে দেব মাদরাও।
সম দুঃশ সুখাঃ সবে পালনীয়া ময়াত্মবও।।
বোধিচববিতার : ৮/১০

"পরাত্ম সমতা ধ্যান" সম্পর্কে ভাবনার প্রণালী এরাপে বর্ণনা করেছেন—প্রথমতঃ পরম অভিনিবেশ সহকারে পরাত্ম সমতা বিষয়ে এ ভাবে চিন্তা করতে হবে যে আমার সৃখ-দুঃখ আমার মনে যে ভাবে উৎপন্ন করে অন্যের সৃখ-দুঃখ তার মনে সেই ভাবই সৃতিই করে। অতএব যখন সৃখ-দুঃখ সকলেরই সমান, তখন সকলকে আমার নিজের ন্যায় রক্ষা করা উচিৎ। এরাপ ধ্যানের ভারা যখন সাধকের চিত্ত দক্ষতার সহিত ভাবিত হয়, তখন তিনি অতি সহক্ষে

ও রাভাবিক ভাবে পরহিতার্থেযে কোন দুঃখ বর্ণ করভে সক্ষম হন।
এবং ভাবিত সন্তানাঃ পরদুঃখ সমপ্রিরাঃ।
অবীচি মব গাহভে—হংসাঃ পদ্ম বনং যথা।।
বোধিচ্যবিভারঃ ৮/১০৭

এরাপ পরাত্ম সমতা দারা যাদের চিত্ত ভাবিত, অপরের দুঃখের জন্য নিজের সুখও তাদের নিকট দুঃখের ন্যায় প্রতীত হয়। হংস যেমন সানন্দে পথ বনে প্রবেশ করে, তাঁরাও সেরাপ অন্যের দুঃখ দূরীকরণের জনা সানন্দে অবীচি মহা নরকেও অবতরণ করতে পারেন।

"পরাঅ পরিবর্তন ধ্যানের" উদ্দেশ্য হলো নিজেকে পর বলে জান করতঃ স্বার্থ-বুদ্ধি বিসর্জন করা এবং পরকে আপন বলে গ্রহণ করে পরার্থ সেবায় আত্মনিয়োগ করা। এ ধ্যান কালে সাধককে এরপ ভাবনা করতে হয়,—

নিজের এবং পরের উভরেয় দুঃখ দূর করার জন্য আমি আমার এই ''আমি' কৈ অন্যের হস্তে দান করেছি এবং অন্যকে 'আমি'র ন্যায় গ্রহণ করেছি। হে মন! ইহাই তোমার সিদ্ধান্ত হোক যে, সকলের মধ্যে তোমাকে ও তোমার মধ্যে অন্য সকলকে একাত্মরূপে গ্রহণ তোমার জীবনাদর্শ। সর্ব জীবের স্থার্থ জিন্ন এখন তুমি আর অন্য কিছু চিন্তা করো না। যদি তুমি পরাত্ম পরিবর্তন সাধনা পূব থেকে করে আসতে তা হলে এরগ দশা হত না। বুদ্দত্ব প্রাণিতর সম্যক সুখ তোমার লাভ হত। এতদিন তুমি তোমাতে আমিছ আরোগ করে ছিলে, এখন থেকে অন্য জনে সেরগ আমিছ আরোগ করে। অন্যজনকে তুমি 'আমি' বলে মনে করে। তোমার এই 'তুমি' কে সুখ হতে বিচুতে করে। পর দুঃখের ভার প্রহণ করে। নিকৃষ্ট দাসের ন্যায় নিজকে জনং সেবায় খাটিয়ে লও। তোমার এই 'তুমি'র জন্য অপরের যতসব

ব্ৰঞ্চ বিহার ৬৭

অপকার করেছ। অপরের উপকারের জন্য আজ দেই সমন্ত দুঃখ
বিপদ তোমার 'তুমি'র উপর চাপিয়ে দাও। হে চিত্র! অতীতের
দুঃখরাশির কথা চিন্তা করে আমি তোমাকে অনে।র নিকট বিফর
করেছি। প্রমাদ বশতঃ তোমাকে যদি আমি জীবগণকে না দেই,
ভা হলে সন্দেহের কোন অবকাশ নেই যে তুমিই আমাকে নরক
পালপণের হন্তে দান করবে। এভাবে বহুবার ত'দের হন্তে আমাকে
সমর্পন করে তুমি দীর্ঘকাল দুঃখ দিয়েছ। দেই শক্তভার কথা
চিন্তা করে 'হে স্বার্থ দাস! আমি তোমার অন্তিত্ব ধ্বংস করব।
যদি তোমার যথার্থই আত্মরক্ষা করতে চাও, তবে আত্মাকে রক্ষা
করো না। জগতের আত্মহিতের জন্য আমি এই দেহকে নিরাসক
হয়ে দান করেছি। বহু দোষে দুট্ট হলেও কর্মের বদ্ধ বাউপকরণ
স্বরাণ একে আমি ধারণ করেছি।

আচার্য শান্তিদেব বলেন,— যিনি নিজের ও পরের সত্বর পরিরাণ আকাখা করেন তাঁর এই পরম ভহা পরাত্ম পরিবর্তন নীতি
অভ্যাস করা উচিৎ। অভ্যাস বলে জগতে সব বিছু সম্ভব।
সূতরাং পরাত্ম সমতা ও পরাত্ম পরিবর্তন সম্পর্কিত চিন্তানীলতার
রভাব, পুনঃপুনঃ অভ্যাসের ফলে ও একান্ত বোধের সূর্তু নীতিতে
ইহা অসভব নহে। অপরের প্রতি সকরুণভাব জেগে উঠলে নিজের
তথ্ম স্বাই জাগে, ধিস্কার জাগে। এরপে স্বার্থ বৃদ্ধি বিসর্জন
দেওয়া ও পরার্থ সেবায় আত্মনিয়োগ করায় এক্সগতে আত্মপর
উভয়েরই সুখোৎসব সূত্ট হয়।

স্বপ্রাণানাং জগৎ প্রাণৈ নদী নামিব সাগরৈঃ। অনভৈ যোঁ বাতি করস্তদেবানত জীবনম্।। বোধিচ্যবিতার

জ্ঞাসীম সমুদ্রের সহিত নদী সমুহের যেরাপ মিলন, জগতের জনস্ত গুলীর প্রাণের সহিত নিজের গ্রাণের সেরাপ বাধাহীন ভেদ—রহিত যে মহা-মিলন তা — ই অনন্ত জীবন।

ব্রহ্ম বিহার সাধনা অপরের সৃখ দুঃখের সাথে নিজের সৃখদুঃখ একরীভূত করে দেয়। সাধক অপরের সুখদুঃখে তন্মর হয়ে
আমিত্ব হতে মুক্ত হয়। তখন আমিত্ব ও দৈত ভাব লোপ পায়।
আজ-পর ভেদ জান থাকে না। সাধকের চিত্ত যখন এরাপ সাধনায়
সিদ্ধ হয়, তখন জাগতিক কোন অবস্থাতেই চিত্ত বিকৃত জানে না।
নির্মল আকাশ তুলা তাঁদের চিত্ত সর্ব ক্লেশ মুক্ত। এই বিশ্ব
চরাচরকে স্থূল দৃল্টিতে না দেখে অতি সৃদ্ধা দৃল্টিতে সর্বশূনা
আকাশবৎ দর্শন করেন। এই জাগণ্টা যে মোহের বন্দন ও মিথাা
দৃল্টির উপকরণ ভিন্ন আন্য কিছু নয়—এই—ধারণা উজ্জ্ল হয়ে উঠে।

## মৈত্রী সাধনার ডিজিতে সর্বশৃক্ত। সমীক্ষণ বা প্রজ্ঞা লাড

মৈট্রী করুণাদি ব্রহ্ম বিহার সাধনা ক্রমশঃ উন্নতি লাভ করে সাধারণভাবে আত্ম-পর সমতা ও আত্ম-পর পরিবর্তনে পরিনত হলেও সমাপ্রতি ধ্যানের আলম্বন গ্রহণ না করলে, রাপারাপ সমাপত্তি লাভে ধ্যানপুল্ট না হলে এসবের পূর্ণতা লাভ হয় না। স্থায়িছের নিশ্চয়তা বিহিত হয় না কিম্বা ব্রহ্মলোক গমনের যোগ্য হয় না। মৈত্রীকরুণাদি সাধনার ভিত্তিতে সমাপত্তি লাভেই এর চরম উৎকর্ষ সাধিত হয়।

এরপ সাধনার অতি উন্নত স্তরে গিয়ে পৌঁছলে যে মরণাশত ঘটায় ও কিঞিৎ মার চিত্ত-বিকৃতি জন্মায়নি,— এরপ সাধকের দৃত্টাভ শার্জে বিরল নহে। মহাযানপছী আচার্য আর্যদেবের জীবন চরিতের একটা দৃত্টাভ এ ক্ষেত্রে বড় প্রণিধান যোগা,—

আচার্য আর্যদেব ছিলেন শূনাবাদপত্তী বৌদ্ধ-ডিক্ষু। দক্ষিণ

ভারতের কোন এক ব্রাহ্মণবংশে তাঁর জন্ম। মহাযান বৌদ্ধ সম্পূ-দায়ের প্রমাচার্য শূন্যবাদী নাগাজ্জুনের সর্ব প্রধান শিষ্য আর্যদেব প্রতিভায়, পাণ্ডিত্যে, বাগ্লীতায় ও চরিত্রের মাধুর্যে তৎকালীন বৌদ্ধ-ভারতে অদ্বিতীয় ছিলেন। খৃণ্টীয় তৃতীয় শতকে তাঁর জন্ম।

একবার দক্ষিণাত্যের এক রাজার উদ্যোগে আহত এক বিরাট বিচার সন্থার শান্ত যুদ্ধে তিনি অপরাপর পণ্ডিত মণ্ডনীকে পরাস্ত করেন। ধরাক্সিত পণ্ডিতগণ বিচারের নিয়মানুযায়ী বৌদ্ধ শূন্যবাদ স্থীকার করে তাঁর শিষাত্বে দীক্ষা গ্রহণে বাধ্য হলেন। কিন্ত হার! এই বিজয়ই অবশেষে তাঁর মৃত্যুর কারণ হলো। এই পরাজিত পণ্ডিতমণ্ডনীর মধ্যে কোন এক পণ্ডিতের অতি উদ্ধৃত শিষ্য শুরুর পরাজয়ে অতান্ত কুদ্ধ হয়ে আর্যদেবকে উদ্দেশ্য করে শপথ প্রহণ করল এবং বলল—ভানের দারা তুমি জয়ী হয়েছ, আমি জয়ী হবো কৃপাণের দারা। এই বলে সে প্রতিহিংসা চরিতার্থ করার সুযোগের প্রতীক্ষায় রইলো।

লোকালয় থেকে বহু দূরে নির্জন অরণ্যে আচার্য আর্যদেব শিষাগণ নিয়ে ধ্যান ও শাস্ত চর্চায় নিমগ্ন থাকতেন। এই তপো-বনেই তিনি তাঁর শত-শাস্ত ও চতুঃশতক নামক গ্রন্থরাঞ্জি রচনা করেন।

একদিন যখন তিনি তাঁর যোগাসন হতে উঠে ইতন্ততঃ পারচারী করছিলেন, শিযাগণও যখন অন্যব্ধ ধ্যান-মগ্ন ছিলেন, তখন এই আততায়ী হঠাৎ তাঁর সন্মুখে আবিভূত হয়ে বলে উঠলেন, "শূনা অস্ত্র
দারা তুমি আমাদের জয় করেছিলে, আজ প্রকৃত অন্তর দারা আমি
তোমাকে জয় করলাম"। এই বলে ত্ৎক্ষণাৎ সে তাঁর উদরে
অস্ত্রাঘাত করলো। দারুণ আঘাতে পাকস্থলী হতে অন্তসমূহ বের
হয়ে এল। তিনি ধরা শায়িত হলেন, রক্তমোত বইতে লাগিল।
জীবন প্রদীপ নির্বাণোনুখ, তথালি আর্থদেব প্রশান্ততিত্তে করুণা-

পূর্বক আততায়ীকে বললেন "বৎস, এই আমার কাষায় বছ ঐ আমার জিক্ষা পাছ, এইগুলো নিয়ে জিক্ষুর বেশে অবিলম্নে এ পার্বত্য অঞ্চল থেকে পলায়ন করো। আমার শিষামগুলীর মধ্যে অনেকেই এখনো অজান। ভারা ভোমার উপর অত্যাচার করবে, তোমাকে বন্দী করে রাজ দরবারে প্রেরণ করবে! এখনো তোমার দেহের মায়া ত্যাগ করতে পারনি। দেহ-নাশের দুঃখ তুমি সহ্য করতে পারবে না। সুভ্রাং এখনই পলায়ন কর।

প্রাণশক্তি নিঃশেষ হয়ে এসেছে, দেহত্যাগের আর বিলম্ব নেই এমন সময় তাঁর এক শিষ্য দৈবক্রমে তথায় এসে পড়লেন শিষ্যের করুণ চীৎকারে চতুর্দিক হতে শিষ্যরুদ্ধ দুত্বেগে সেখানে উপস্থিত হলেন। চোখের সামনে তাঁদের প্রিয়ত্ম আচার্যের এই শোকাবহ অবস্থা দেখে কেউ স্কন্তিত, কেউ মূচ্ছিত, কেউবা উচ্চস্বরে রোদন করতে লাগলেন। আর কেউবা উন্যতব্য হত্যাকারীর সন্ধানে ইতস্ততঃ ধাবমান হলেন। কে হত্যা করল, এই নৃশংস অত্যাচার করল কে? ছত্যাকারী কোথায় গেল? অরণো, পর্বতে, দিকেদিকে এই প্রশ্ন মুহ্র্ছঃ ধ্বনিত হতে লাগল। তখন সেই মহারণ্য, সেই তাপসগণ অধ্যুষ্তি তপোবন-ভূমি সচকিত করে মুমুর্র অবরাষ কর্স সহসা মখর হয়ে উঠল,—

''নাহি প্রাণ, নাহি প্রাণী, নাহি হত্যা, নাছি অত্যাচার, জন্ম নাহি, মৃত্যু নাহি, নাহি সৃখ, দুঃখ হাহাকার। কে তোমার প্রিয়ঞ্জন, কার তরে কর অশুদ্রণাত, কে মারল, কে মরল, কে করল কারে অস্তাহাত। ছিল্ল হোক মোহ বন্ধন, মিখ্যাদৃণিট হোক তিরোহিত, মহা-ব্যোম-সমান শুণাতা শান্ত শিব প্রপঞ্চ অতীত।'

অস্ত্রবল, ধন-দাপটা ও রাজশিজির মাদকতা ক্ষ্ধিত অগ্নির মত গৃহ হতে গৃহাভরে, প্রাম হতে প্রামাভরে, দেশ হতে দেশাভরে আগ- নার লোভ ক্লেদাক্ত লেলিহান রসনাকে প্রেরণ করার জ্বনা অতিশর বাগ্র—ইহা আমরা জানি। কিন্তু ইহাও ভালরূপে জানি যে, মৈরী করুণার মহান আদর্শে অনুপ্রাণিত মহান সমাট অশোক তাঁর অতুলণীয় রাজশক্তি ও সকল রাজকীর সম্পদকে ধর্ম বিস্তারে মানুষের মঙ্গলবিধানে, জনসেবার নিযুক্ত করেছিলেন। তৃথিতহীন ভোগ-বাসনাকে বিসর্জন দিয়ে প্রান্তিহীন জীব—সেবার অন্দর্শ গ্রহণ করেছিলেন। মৈরী-করুণাদি তাঁর শুধু মুখের কথা, অভ্যন্ত নীতিকথা কিছা শিলাগারে খোদিত লিপি রূপেই ছিল না; জীবনের কঠোর সাধনায় চিরজাগ্রত পরম সত্যরূপেই রূপ নিয়েছিল। তদ্বতু চণ্ডাশোক পরিণামে ধর্মাশোক রূপে বিশ্ববিশ্বাত হয়েছিলেন।

আর, এই ব্রহ্ম বিহার বা মৈথী, করুণা, মুদিতা, উপেক্ষা ধর্মের যিনি ছিলেন পূর্ণতা সাধক; তিনি ছিলেন অনন্ত জীবনের অধিকারী; যিনি আগনার মহান অন্তরে বিশ্ব জগৎকে এবং বিশ্ব জগতের মধ্যে আপনাকে অন্তিন্নরূপে দেখেছিলেন, তিনি করুণাঘন, প্রজা-প্রদীপত, মহান শক্তিধর তথাগত রূপে, মানবতার চরম আদর্শরূপে শাশ্বত কাল পূজ্ণীয় তার এই মহান শক্তি জাগতিক সকল আবশ্যকের অতীত। অহেতুক, অপরিমের, পরিপূর্ণ মানবতার অক্ষয় ভাতারে চিরকালের মত সঞ্চিত হয়ে থাকবে।

সব্যে সন্ধা ডবন্থ স্থাখিত'ন্ত। ব্দগতের সকল প্রাণী স্থানী (কাক

### শুদ্ধি পত্ৰ

| পৃষ্ঠা | ছত্তর      | অভজ                | শুদ্ধ              |
|--------|------------|--------------------|--------------------|
|        |            |                    |                    |
| 8      | ą          | ন্তুপ              | স্তৃপ              |
| "      | ,,,        | সঙ্ <b>থা</b> রাম  | সঙঘ <b>ারাম</b>    |
| **     | ,,         | রত্মোদধি           | রত্নোদ্ধি          |
| ৬      | 9          | অদ্রবেদী           | অম্রভেদী           |
| ১১     | 50         | খানোকচ্ছঠ।         | আ <b>লোকক্</b> টা  |
| 19     | ઢઢ         | মোহণী              | মোহন <u>ী</u>      |
| **     | ১৭         | <b>ল</b> ব্য       | বভা                |
| ٠٦     | ১৬         | মাথ্য              | মাত!               |
| **     | ১৭         | এবামিদ             | এব <b>ম্পি</b>     |
| **     | ২০         | ভি <b>উট</b> করং   | তি <b>ট্ঠঞ</b> রং  |
| **     | ২১         | অধিট্ঠেয়ং         | অধিট্ঠেয।          |
| 5'9    | ≥₽         | पृ <b>ংখ</b>       | पृश्य              |
| **     | ₹0         | হতো                | হলে                |
| 83     | ১২         | সমস্থ              | সমস্ত              |
| ১৬     | ٩          | ইতন্তঃ             | ইতস্ততঃ            |
| ১৯     | <b>50</b>  | ধ ম বিণয়          | ধর্মবিনয়          |
| ,,     | 94         | किश्वा             | কি <b>ন্ত</b>      |
| ২০     | ۵          | য <b>ী</b> ত কৃষ্ট | য <b>ীত্তপুত</b> ট |
| **     | 5/9        | তদ৷নুসারে          | <b>চদন্</b> সারে   |
| ২১     | 8          | আমিষহারী           | মিষাহা <b>রী</b>   |
| **     | ২৬         | ম <b>ञ्</b>        | মৎস।               |
| ₹8     | <b>2</b> 9 | অভা                | আন্ত।              |
| ২৫     | ঠ৮         | সম্ভপর             | সম্ভবপর            |
| "      | ২৩         | অভা                | আভা•••             |
| ২৬     | ٩          | সমাধিক             | সমধিক              |
| **     | ь          | সম্ভবনা            | সভাবনা             |
| **     | ১৬         | পারে               | <b>পারে</b> ন      |
| 29     | œ          | গৃহস্ত             | গৃ <b>ং স্থ</b>    |
|        |            |                    |                    |

| পৃষ্ঠা     | ছতর         | অশুদ               | শুদ্ধ                    |
|------------|-------------|--------------------|--------------------------|
| 29         | ь           | স্থান্থ।স্থের      | স্থাক্দ্দ্যর             |
| 74         | <b>২</b> ২  | প্রাধান্য          | প্রাধান্যে               |
| ২৮         | <b>ર</b> હ  | পার                | গায়                     |
| ৩১         | ১৭          | সহিত               | হিত                      |
| ৩২         | ه           | <b>বিজয়া</b> ম    | বি <b>জ</b> য়াসন        |
| **         | २७          | -পুতুলের           | পুতুর                    |
| <b>98</b>  | ъ           | গণ্ডীবন্ধি তা      | গণ্ডীবদ্ধতা              |
| ৩৬         | ২৬          | অধিগঙ্গ            | <b>অ</b> ধিগ <b>ন্থে</b> |
| **         | 99          | সস্থারুপমং         | সম্বাক্তগসমং             |
| <b>७</b> 9 | <b>১</b> 8  | পৰাত্তত            | প <b>টা</b> র্ত          |
| ••         | 86          | কুক্খৰি            | রক্খন্তি                 |
| **         | ঽ৬          | অসং মুখে৷          | অসংমছে৷                  |
| ৩৮         | ٩           | সাস্ত্রের          | সম্ভের                   |
| ৩৯         | ۵           | ধোড                | <b>লো</b> ক              |
| 85         | œ           | রেয়ে'ন্তি         | রোষে।ব্রিণ               |
| 8২         | ۵           | पृत ×              | पृत क(त                  |
| 8:0        | ২৬          | মৈল                | — — মৈত্ৰী               |
| 88         | 22          | হিসাবে             | জগতে                     |
| 86         | <b>3</b> 2. | মাম <b>ঞ্</b> ঞ্তা | সাম্ঞঞ্জ                 |
| 89         | ૭૯          | অ <b>≝ভাব</b> ান × | অশ্ৰহাৰান মাতা-          |
|            |             |                    | পিতা <b>কে</b>           |
| 86         | 22          | মূখত:              | মূখাতঃ                   |
| **         | ১৬          | <b>ফফ</b> চুপস     | ফফচুপম                   |
| 8≽         | ծ8          | আনায়ন             | জানয়ন                   |
| **         | ১৯          | দন্ত               | দশ্ভ                     |
| **         | ₹8          | ব্যক্তিক           | ব্যক্তি                  |
| ¢o         | 84          | মনোর ম             | মনোর্থ                   |
| ৫১         | ৬           | ঝপকাবে             | ঝূপকালেট                 |
| <b>6</b> 2 | <b>3</b> b  | হাহা               | যথা                      |
| ৬২         | ₹8          | পটিখং              | পটিল্ল•                  |
| 9()        |             |                    |                          |

۷.

| পৃষ্ঠা     | ছ্তুর        | অগুদ্ধ             | শুদ্ধ          |
|------------|--------------|--------------------|----------------|
| ৬৩         | ₹8           | ऋॣ≉प               | क्रुध्त        |
| <b>৬</b> 8 | œ            | মৰ্থনা             | ময় প          |
| ৬৬         | ২১           | ভাবে               | ভাব            |
| 46         | ১০           | আত্ম-হিং৩র         | হিতের          |
| •          | ১১           | 45                 | যান্ত          |
| **         | ა8           | ত্ৰাকা <b>ঙ্কা</b> | আক <b>া</b> কা |
| <b>45</b>  | <b>&amp;</b> | ৰি <i>কৃ</i> ত     | বিকৃতি         |
| 4          | *            | বন্দন              | বন্ধন          |
| ••         | ১৭           | किञ्च।             | কিংবা          |
| 90         | 20           | ₫ž                 | <b>4</b>       |
| **         | •            | বা•মীতায়          | বা•মীতায়      |
| ৭১         | 5.9          | উন্মতবঃ            | উন্মন্ত বৎ     |
| <b>9</b> 2 | 8            | র <b>।জকী</b> র    | রাজকীয়        |
| ••         | œ            | জনসেবার            | জনসেবায়       |
| ••         | ১২           | তিনি               | যিনি           |
| 90         | ১৬           | ভাৰ                | তাঁ র          |
|            |              |                    |                |

With bad advisors forever left behind, From paths of evil he departs for eternity, Soon to see the Buddha of Limitless Light And perfect Samantabhadra's Supreme Vows.

The supreme and endless blessings of Samantabhadra's deeds, I now universally transfer.

May every living being, drowning and adrift, Soon return to the Land of Limitless Light!

The Vows of Samantabhadra

I vow that when my life approaches its end, All obstructions will be swept away; I will see Amitabha Buddha, And be born in his Land of Ultimate Bliss and Peace.

When reborn in the Western Land, I will perfect and completely fulfill Without exception these Great Vows, To delight and benefit all beings.

> The Vows of Samantabhadra Avatamsaka Sutra

#### **DEDICATION OF MERIT**

May the merit and virtues accrued from this work,
Adorn the Buddha's Pure Land,
Repaying the four kinds
of kindness above,
and relieving the sufferings of those in the Three Paths below.

May those who see and hear of this,
All bring forth the heart of
Understanding,
And live the Teachings for
the rest of this life,
Then be born together in
The Land of Ultimate Bliss.
Homage to Amitabha Buddha!

#### NAMO AMITABHA

Distributed by

### The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation

11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C. Tel: 886-2-23951198, Fax: 886-2-23913415

Email: overseas@budaedu.org.tw

http://web.singnet.com.sg/~amtbabss; http://www.amtb.org.tw; http://www.amtb-usa.org.

This book is for free distribution, not to be sold.

(If you need Buddhist books, please contact the CBBEF)
Printed in Taiwan
1998 October